সামাজিক-রাজনৈতিক জ্ঞানের

ভার্মিলি ক্রাপিভিন

познания и преобразования дея процесс развития чего-л. во всем исывлюсти, с) противорем и во всей его противорем образии его форм и во всей его противорем образии споловом образи споловом

ости: 3) перволи и делусство вести спор.

111. дектический — основанный на диалектиц.

111. диалектике д. мет. о ПАЛЕКТИ В Диалектикс; д. метод — мето и водения рассматривающий действительвувного познания, развитни и прогивающий в сестрительной в сестрительн вочения действительной вость в сельности предвижения, развитии и противоречиях, вость в сельности предвижения пре

TOT II KA - CM. JOZUKA. МАТЕРИАЛИЗМ — филоофія марксизма ленинизма (см. м рксизм), наука и развития офия общих законах движен форма сшая

природы, общества прерправиленто ЛОГИЯ [см. ...логия] влел языкопатериализма. 2106. вобожде-

дания, занимающийся изучением да лий, так [ < гр. dialysis отделения осокомода коллондных растворов и раств ведарных веществ от растворенны солей жумен низкомолекулярных веществ. твляетиз коли помощи полупронилаемых мет npoca-103/18. Repramenta il ap. vepes koro частитокон.

одна сравнительно крупные колло ы: примен. в производстве искусствен OK, 465 разговор НОШЕНЬ

вумя рное

OCS. MYS. 70

ourene seeres CAMBINI BLICO

> T. D.) MATIA

ODLEM.

биол. пери ризующий вательны

обмена в

приуроче

различа

диапауз MA

проход

mo6.

крове

BOTH

жаю

且

KOL

gec

名の称 প্রবাস

SHEE

ICTIE

MITT

HOME

PHME

DIMBING

peopy.

TEAR

# সামাজিক-রাজনৈতিক জ্ঞানের অ-আ-ক-খ

# ভাসিলি ক্রাপিভিন

# দ্বান্দ্বিক বস্তুবাদ কী

**EII** 

প্রগতি প্রকাশন মস্কো अन्वाम: अयुक्त नाम

সামাজিক-রাজনৈতিক জ্ঞানের অ-আ-ক-খ গ্রন্থমালার সম্পাদকমণ্ডলী: ফ ভলকভ (প্রধান সম্পাদক), ইয়ে-গর্বস্কি (প্রধান সহসম্পাদক), ফ. ব্লুলিংস্কি, ভ জোতভ, ভ ক্রাপিভিন, ইউ. পোপভ, ভ সোবলেভ, ফ. ইউর্লভ

АВС социально-политических знаний

#### В. Крапивин

ЧТО ТАКОЕ ДИАЛЕКТИЧЕСКИЙ МАТЕРИАЛИЗМ

на языке бенгали

ABC of Social and Political Knowledge

#### V. Krapivin

WHAT IS DIALECTICAL MATERIALISM?

In Bengali

- © Progress Publishers, 1985
- © বাংলা অনুবাদ · প্রগতি প্রকাশন · ১৯৮৯ সোভিয়েত ইউনিয়নে মুদ্রিত

$$K = \frac{0301040100 - 741}{014(01) - 88} 242 - 89$$

ISBN 5-01-001402-5

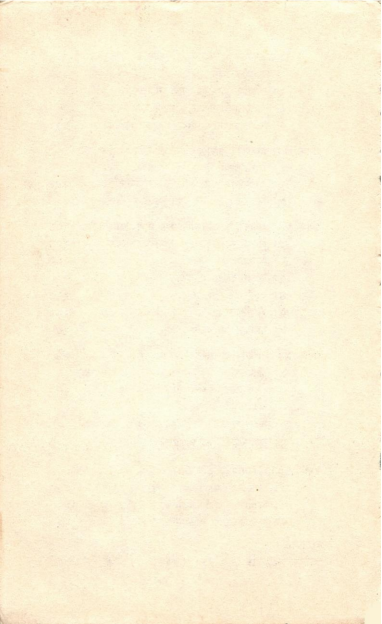
# भूठी

1\*

| भ्राच्यक                                        | 9  |
|-------------------------------------------------|----|
| প্রসঙ্গ ১। দর্শন, তার উপজীব্য বিষয় ও সমাজে     |    |
| তার ভূমিকা 🕠 🕠 🕠 🕠 🔻                            | 28 |
| ১। এক বিজ্ঞান হিসেবে দর্শন · · ·                | 28 |
| २। मर्भारतत व्यक्तियामी श्रम्म                  | 28 |
| ৩। পদ্ধতির ধারণা। বিপরীত দার্শনিক পদ্ধতি        |    |
| হিসেবে ডায়ালেকটিকস ও অধিবিদ্যা                 | 20 |
| ৪। মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শনের বিষয়বস্তু        | २७ |
| ৫। দশনের পক্ষভুক্তিম্লক চরিত্র · · ·            | २५ |
| প্রসঙ্গ ২। দর্শনের ইতিহাস — বন্ধুবাদ ও ভাববাদের |    |
| মধ্যে সংগ্রামের ইতিহাস                          | 08 |
| ১। বস্থুবাদ ও ভাববাদের উৎস, তাদের নিয়ত         |    |
| সংগ্রাম · · · · · · ·                           | 08 |
| ২। দাস-মালিক সমাজে বস্তুবাদ ও ভাববাদের          |    |
| মধ্যে সংগ্রাম • • • • • •                       | 08 |
|                                                 |    |

| ৩। মধ্যযুগীয় দর্শনে বস্থুবাদ ও ভাববাদের           |     |
|----------------------------------------------------|-----|
| মধ্যে সংগ্রাম · · · · · ·                          | 60  |
| ৪। উদীয়মান পর্বাজবাদের যুকো বস্তুবাদ, এবং         |     |
| ধর্ম ও ভাববাদের বিরুদ্ধে তার সংগ্রাম -             | 90  |
| ৫। ১৮শ শতাবদীর শেষ ও ১৯শ শতাবদীর                   |     |
| প্রথমাধের ক্লাসিকাল জামান দর্শন · ·                | 90  |
| ৬। ১৯শ শতাবদীর রুশ বিপ্লবী গণতন্তীদের              |     |
| प्रभान                                             | 95  |
|                                                    |     |
| প্রসঙ্গ ৩। মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শনের আত্মপ্রকাশ ও | 140 |
| তার বিকাশের প্রধান প্রধান পর্যায়                  | Ro  |
| ১। মার্কসীয় দর্শনের আত্মপ্রকাশের পূর্বশর্ত        | Ro  |
| ২। দর্শনে মার্কস ও এঙ্গেলস-কৃত বিপ্লবের            |     |
| সারমর্শ শেরমর্                                     | 20  |
| ৩। মার্কসীয় দর্শনের স্ভিট্শীল চরিত্র •            | ৯৬  |
| প্রসঙ্গ ৪। বন্ধু ও তার অন্তিছের রুপগ্রনি           | 500 |
| ১। বস্তু কী?                                       | 500 |
| ২। গতি — বস্তুর অস্তিত্বের ধরন · · ·               | 220 |
| ৩। গতিশীল বন্ধুর অন্তিছের রূপ হিসেবে               |     |
| স্থান ও কাল                                        | 228 |
| ৪। প্রিববীর বস্তুগত ঐক্য · · · ·                   | 22A |
|                                                    |     |
| প্রসঙ্গ ৫। চৈতন্য, তার উত্তব ও সারম্মর্ণ           | 255 |
| ১। চৈতন্য সম্বন্ধে প্রাক-মার্কসীয় প্রত্যয়গ্র্ল   | 255 |
| ২। প্রতিফলনের সর্বোচ্চ রূপ হিসেবে চৈতন্য           | 528 |
| ৩। চৈতন্যের আত্মপ্রকাশ · · · ·                     | 500 |
| ৪। চৈতন্যের সারমর্ম • • • • •                      | 200 |
| ৫। চৈতন্যে ও ভাষার ঐক্য · · · ·                    | 282 |
|                                                    |     |
| প্রসঙ্গ ৬। সার্বিক সংযোগ ও বিকাশের মতবাদ           |     |
| হিসেবে ভায়ালেকটিকস · · · · ·                      | 289 |

| ১। একটি বিজ্ঞান হিসেবে বস্তুবাদ                       | ী |     |
|-------------------------------------------------------|---|-----|
| ভায়ালেকটিকস · · · · ·                                |   | 586 |
| ২। ভাষালেকটিকসের মলে নীতিগ্নলৈ                        |   | 560 |
| ৩। বাস্তবের অবধারণা ও র পান্তরের বিশ্বজনী             | ন |     |
| পদ্ধতি হিসেবে বস্থুবাদী ডায়ালেকটিকস                  | • | 202 |
| প্রসঙ্গ ৭। বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকসের নিয়মগ্যাল        |   |     |
| ১। বিপরীতের ঐক্য ও সংগ্রামের নিয়ম                    |   | 592 |
| ২। পরিমাণের গ্র্ণে র্পান্তরের নিয়ম                   |   | 288 |
| ৩। নিরাকরণের নিরাকরণ সংক্রান্ত নিয়ম                  |   | 228 |
| প্রসঙ্গ ৮। বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকসের মূল প্রত্যয়গর্তী | न | ২০৬ |
| ১। একক, স্বনিদিশ্টে ও সামান্য (সার্বিক)               |   | 209 |
| ২। আধেয় ও আধার                                       |   | २५२ |
| ৩। অন্তঃসার ও প্রতিভাস · · · ·                        |   | २२० |
| ৪। কার্য ও কারণ                                       |   | २२७ |
| ৫। আবশ্যিকতা ও আকস্মিকতা · ·                          |   | २०५ |
| ৬। সম্ভাবনা ও বাস্তব                                  |   | २०१ |
| প্রসঙ্গ ৯ ৷ দ্বান্দিক বস্তুবাদের জ্ঞানতত্ত্ব          |   | 280 |
| ১। অবধারণা: মানবচৈতন্যে বাস্তবে                       |   |     |
| প্রতিফলনের একটি প্রক্রিয়া · · ·                      |   | 280 |
| ২। অবধারণার দ্বান্দ্বিকতা                             |   | 286 |
| ৩। সত্য সম্বন্ধে মার্কসীয়-লেনিনীয় মতবা              | 7 | 268 |
| ৪। অবধারণায় কর্মপ্রায়োগের ভূমিকা .                  |   | 200 |
| প্রসঙ্গ ১০। বৈজ্ঞানিক অবধারণার পদ্ধতি                 |   | 208 |
| ১। বৈজ্ঞানিক অবধারণার পদ্ধতি-তন্ত্র •                 |   | 248 |
| ২। অবধারণার অভিজ্ঞতাম্লক পদ্ধতি                       |   | 290 |
| ৩। অবধারণার তত্ত্বগত পদ্ধতি 🕟 .                       | • | २१७ |
| উপসংহার · · · · · · · ·                               |   | १५४ |
| প্রচলিত কয়েকটি দার্শনিক পরিভাষা                      |   | ००७ |



শতাব্দীর পর শতাব্দী ধরে, মানবজাতির শ্রেষ্ঠ মনীষীরা মহাবিশ্বকে ব্রুবতে চেণ্টা করেছেন, প্রাকৃতিক ও সামাজিক প্রক্রিয়া ও ব্যাপারগর্নালর রহস্য আবিষ্কার করতে চেণ্টা করেছেন।

প্থিবী সম্বন্ধে এক বিজ্ঞানসম্মত উপলব্ধির দিকে যাওয়ার জন্য মানবজাতির পথটা ছিল দীর্ঘ ও সপিল। অজ্ঞতা আর রহস্যবাদিতার বিরুদ্ধে, সুপ্রাচীন ধর্মীয় মতান্ধতা আর ভাববাদী অভিমতের বিরুদ্ধে এক তিক্ত সংগ্রামে মানবজাতি প্রকৃত জ্ঞানের কণিকাগ্রাল সপ্তয় করেছে, পারিপাশ্বিক জগতের — প্রকৃতি, সমাজ ও জ্ঞানের, মানুদ্ধের অন্তঃসার ও প্থিবীতে তার স্থানের এক সত্যকার বিজ্ঞানসম্মত ব্যাখ্যার

আরও কাছাকাছি এসেছে। এক শতাব্দীর মাত্র অলপ কিছুকাল বেশি হল, মানবজাতির অন্বেষণ সাফল্যমন্ডিত হয়েছে।

অতীতের বৈজ্ঞানিক ও ব্যবহারিক কৃতিস্বগ্র্নির সমালোচনাত্মক ও স্থিতশীল বিশ্লেষণের সাহায্যে কার্ল মার্কস ও ফ্রিডরিথ এঙ্গেলস এক অখণ্ড ও স্কুসংগতভাবে বিজ্ঞানসম্মত মতবাদ স্গ্রায়িত করেন, তার তাত্ত্বিক ভিত্তি হল দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদের দর্শন। মার্কস ও এঙ্গেলস-স্ভ দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদের ঐতিহাসিক গ্রন্থের ম্ল্যায়ন করতে গিয়ে লোনন লিখেছেন: 'মার্কসের দর্শন এক পরিপর্শ দার্শনিক বস্তুবাদ, যা মানবজাতিকে, ও বিশেষত প্রমিক শ্রেণীকে জ্ঞানের শক্তিশালী হাতিয়ার য্রগিয়েছে।'\*

দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বন্ধুবাদের প্রতিষ্ঠাতারা প্রমাণ করেন যে পর্বাজনাদের অধীনে বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্বিভাঙ্গি প্রমিক প্রেণীর ও অন্য সমস্ত শোষিত জনসাধারণের স্বার্থ ও ঐতিহাসিক কর্মারতের সঙ্গে সংগতিপূর্ণ, একমাত্র শেষোক্তরাই সমাজের এক বৈপ্লবিক র্পান্তরসাধনে আগ্রহী এবং, ফলত, আগ্রহী দ্বান্দ্রিক-বন্ধুবাদী দর্শনে, যা 'সারমর্মে সমালোচনাত্মক ও বৈপ্লবিক'।\*\* সেই জন্যই প্রলেতারিয়েত মার্কসীয় দর্শন গ্রহণ করেছে তার আত্মিক অস্ত্র হিসেবে।

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 19, Progress Publishers, Moscow, 1977, p. 25.

<sup>\*\*</sup> Karl Marx, Capital, Vol. 1, Progress Publishers, 1974, p. 29

ভ্যাদিমির ইলিচ লেনিন-কর্তৃক স্তিশীলভাবে বিকশিত মার্কসীয় দর্শন ইতিহাসে সর্বপ্রথম হয়ে উঠেছে শ্রমজীবী জনসাধারণের বিশ্ব দ্ভিভিঙ্গি, প্থিবীর বৈপ্লবিক প্রনর্বায়নের এক তত্ত্বগত হাতিয়ার।

আমাদের কালে, প্থিবীর বৈপ্লবিক প্ননর্বায়ন এক সত্যকার আবিশ্ব প্রক্রিয়া হয়ে উঠেছে। সামাজিক জীবনে, বিজ্ঞানে ও প্রয়্কিবিদ্যায় মহিমময় বৈপ্লবিক রুপান্তরগর্নাল সকল মহাদেশের সকল জাতির সামাজিক বিকাশকে প্রভাবিত করেছে। শেষ শোষণম্লক ব্যবস্থা প্র্কিবাদ তার অবশ্যম্ভাবী অবসানের নিকটবর্তী হয়েছে। অতীত প্রজন্মগর্নাল মনশ্চক্ষে যাকে সামাজিক ন্যায়বিচার ও সমানতার এক সমাজ হিসেবে কল্পনা করেছিল, সেই সমাজতন্ত্র এখন এক বাস্তব শক্তি হয়ে উঠেছে, এবং বিশ্ব বিকাশের সমগ্র গতিধারার উপরে আরও বেশি নিয়ামক প্রভাব বিস্তার করছে।

রাশিয়ায় অক্টোবর সমাজতাল্তিক মহাবিপ্লবের জয়
বিশ্ব ইতিহাসে নিয়ে এসেছিল এক নবয্গ, পর্কাজবাদ
থেকে সমাজতল্ত ও কমিউনিজমে উত্তরণের য্গ।
সামাজাবাদী হস্তক্ষেপ ও আভ্যন্তরিক প্রতিক্রিয়ার
বিরুদ্ধে প্রচণ্ড সংগ্রামে, সারা প্রথিবীর প্রমজীবী
জনগণের সমর্থনপর্ট সোভিয়েত প্রমজীবী জনগণ
প্রথমতম সমাজতাল্তিক রাষ্ট্র গড়ে তুলেছে। দ্বিতীয়
বিশ্বযুদ্ধে জার্মান ফাশিবাদ ও জাপানী সমরবাদের
পরাজয়ের ফলে — যে পরাজয়ে সোভিয়েত ইউনিয়ন
কেল্দ্রী ভূমিকা পালন করেছিল — এবং গ্রামক প্রেণীর

আন্দোলন ও জাতীয় মৃত্তি আন্দোলনের বিকাশের ফলেও, শ্রমজীবী জনগণ বিপ্ল সাফল্য অর্জন করেছে। সমাজতাল্ত্রিক দেশগৃলালর এক বিশ্ব ব্যবস্থা গড়ে উঠেছে এবং বছরের পর বছর শক্তিশালী হচ্ছে, সারা প্রথিবীকে দিচ্ছে এক বৈপ্লবিক প্রেরণা। উন্নত পর্বাজবাদী দেশগৃলালতে শ্রমিক শ্রেণীর আন্দোলন গতিবেগ সঞ্চয় করছে। পর্বাজবাদের ওপনিবেশিক ব্যবস্থা ভেঙে পড়েছে এবং তার ধরংসস্ত্রপের উপরে মাথা তুলে দাঁড়িয়েছে কয়েক ডজন স্বাধীন রাজ্ব। আরও অধিকতর সংখ্যক এই সমস্ত রাজ্ব পর্বাজবাদকে বাতিল করে সমাজতালিক অভিমৃখীনতা বেছে নিচ্ছে। জোট-বহিভূতি আন্দোলনের ভিতরকার সদ্য স্বাধীন দেশগৃলাল বিশ্ব রাজনীতিতে ক্রমেই বৃহত্তর ভূমিকা পালন করছে।

বিদ্যমান সমাজতদেরর এবং জাতীয় মুর্ক্তি ও
সামাজিক শৃঙ্খল-মোচনের জন্য জাতিসম্হের
আন্দোলনের সাফল্যগর্বল বিতর্কাতীত। কিন্তু
সেইসমস্ত সাফল্য অর্জিত হয়েছে সামাজ্যবাদ, নয়াউপনিবেশবাদ ও বর্ণবাদের শক্তিগর্বলের বিরুদ্ধে তীর
সংগ্রামের মধ্য দিয়ে। সামাজ্যবাদ বহু রণাঙ্গনে
পশ্চাদপসরণ করতে বাধ্য হয়েছে এবং নিজের
অবস্থানগর্বল বজায় রাখার উদ্দেশ্যে তা সামারিক
বিপদের উর্বর ক্ষেত্রগর্বলিকে জীইয়ে রাখছে এবং
'ঠাণ্ডা যুদ্ধের' নিক্ষণ্টতম দিনগর্বলির আবহাওয়া
ফিরিয়ে আনতে চেণ্ডা করছে। নিজেদের দেশে বির্ধিয়্ব
প্রতিক্রিয়া আর স্থন্যান্য দেশের আভ্যন্তরিক বিষয়ে

স্থ্বল হস্তক্ষেপের সাফাই গাওয়ার জন্য সামাজ্যবাদী ভাবাদর্শবাদীরা সমাজতান্ত্রিক দেশগন্নিতে 'মানবাধিকার রক্ষার' আর 'আন্তর্জাতিক সন্ত্রাসবাদের' বির্দ্ধে সংগ্রামের ধর্নন তুলে চলেছে। ১৯৮০-র দশকের গোড়ায় পরিশালিততম ও জঘন্যতম অতিবিধনংসী অস্তের বিকাশ ঘটিয়ে পর্বজ্বাদ মন্ব্যাবিরোধী উদ্দেশ্যসাধনে বৈজ্ঞানিক ও কংকৌশলগত প্রগতির অপব্যবহার বাড়িয়ে তুলেছে, এবং পরিবেশ ও প্রাকৃতিক সম্পদের ব্যবহার সংক্রান্ত সমস্যাগ্র্লি অত্যন্ত জটিল হয়ে উঠেছে।

ঐতিহাসিক নজির থেকে দেখা যায় যে জাতিসম্হের শান্তি ও নিরাপত্তার সংগ্রামে সমাজতক্তই প্রধান শক্তি, সমাজতক্তই মানবজাতির সামনের বুনিরাদি সমস্যাগ্র্লি সমাধান করতে সক্ষম। তাই, বৈজ্ঞানিক সমাজতক্তের ভাব-ধারণা যে প্রথিবীর প্রতিটি প্রান্তে ছড়িয়ে পড়ছে, তা খ্বই স্বাভাবিক। সেই জন্যই সমস্ত প্রগতিশীল শক্তি ও কোটি কোটি মান্য আরও বেশি জানতে চেন্টা করছে বৈজ্ঞানিক সমাজতক্তের ভাবাদর্শ সম্পর্কে, মার্কসবাদ-লোননবাদ আর তার বিশ্ববীক্ষাগত ও পদ্ধতিতত্ত্বগত ভিত্তি: দ্বান্দ্বিক ও ঐতিহাসিক বস্থুবাদ সম্পর্কে।

দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদ হল মার্কসবাদ-লেনিনবাদের দার্শনিক মততদের মর্মবস্তু। বিশ্বজনীন নিয়মগ্রনিকে এবং প্রকৃতি, সমাজ ও জ্ঞানের গ্রণ-বৈশিষ্ট্যগর্নিকে বেল্টন করে দার্শনিক সামান্যীকরণের সর্বোচ্চ স্তর তাতে মূর্ত।

বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকসের প্রশ্নটি সারগতভাবেই গুরুত্বপূর্ণ ছিল ১৯শ শতাব্দীর প্রথমার্ধের শেষে, মার্কস ও এঙ্গেলস যখন তার মূল নীতিগ্রলি সূত্রবদ্ধ করেছিলেন। সেই প্রশ্নটি সম্বন্ধে বিতর্ক একটা তীব্র মোড় নিয়েছিল আমাদের শতাবদীর শ্রুর,তে, যখন ভাববাদীরা বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকসের বিরুদ্ধে সামনাসামনি আক্রমণ চালিয়েছিলেন। ১৯০৮ সালে, যখন বিষয়ীমুখ ভাববাদকে মার্কসবাদের দর্শন বলে উপস্থিত করার উদ্দেশ্যে জেনেভায় একটি লেকচার আলোচিত হচ্ছিল, তখন লেনিন লিখেছিলেন: 'লেকচারার কি স্বীকার করেন যে মার্কসবাদের দর্শন হল দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদ?'\* বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকসের প্রশ্নটি আজকের দিনের বিজ্ঞানের পক্ষে, পর্বজিবাদ থেকে সমাজতন্ত্র ও কমিউনিজমে মানবজাতির উত্তরণের গতিপথে সমগ্র সামাজিক-রাজনৈতিক কর্মপ্রয়োগের পক্ষে, বৈজ্ঞানিক ও প্রয়াক্তিবিপ্লবের বিকাশ এবং সব শেষে, প্রথিবীতে ভাবাদর্শগত সংগ্রামে কেন্দ্রী বিষয় रुख উঠেছে।

আজকের দিনের সব রকমের বিজ্ঞানী, রাজনীতিক ও ভাবাদর্শবাদীরা এবং আধ্বনিক জীবনের প্রায় প্রতিটি ক্ষেত্রের ব্যবহারজীবীরা বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্বিউভিঙ্গির অন্তঃসার হিসেবে বস্তুবাদী ভারালেকটিকসের শরণাপদ্র হচ্ছেন। কেউ তাকে গণ্য করেন অবধারণার এক নির্ভরযোগ্য পদ্ধতি বলে, যা

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 14, 1977, p. 15.

আজকের দিনের বিষয় ও ঘটনাগর্নল ব্রঝতে এবং বিজ্ঞান ও কর্মপ্রয়োগের দ্বারা উপস্থাপিত প্রশ্নগর্নলর সঠিক উত্তর পেতে সাহায্য করে। অন্যরা বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকসের শরণ নেন তার বনিয়াদগর্নলকে দ্বর্বল করার জন্য, এটা দেখানোর জন্য যে তার উপরে অবলম্বন করে যে মতবাদ ও সামাজিক আদর্শগর্নল দাঁড়িয়ে আছে এবং সেগর্নল বাস্তবায়নের উপায় ও পদ্ধতিগর্নল ব্র্টিপ্রণ। অন্যরা আবার চেষ্টা করেন তাঁদের নিজেদের ধারণাগর্নল খাড়া করার জন্য, সেগর্নলকে একটা বিজ্ঞানসম্মত চেহারা দিয়ে আরও চিত্তাকর্ষক করার জন্য বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকসের কোনো কোনো প্রতিজ্ঞাকে ব্যবহার করতে।

এই বইটির উন্দেশ্য হল দ্বান্দ্রিক বস্থুবাদের একটি জনবোধ্য সংক্ষিপ্তসার দেওয়া, বস্থুবাদী ডায়ালেকটিকসের মূল নীতি, নিয়ম ও সংজ্ঞাগর্নল ব্যাখ্যা করা এবং বিবেচিত সমস্যাগর্নলর এক দ্বান্দ্রিক-বস্থুবাদী সমাধানের বিশ্ববীক্ষাগত ও পদ্ধতিতত্ত্বগত গ্রহ্মত্ব দেখানো।

এই বইটির রচনাকালে সাহায্য, গঠনম্লক মন্তব্য ও পরামশের জন্য গ্রন্থকার কিউবার কমিউনিস্ট পার্টির অধীনস্থ পার্টি-অভ্যন্তরস্থ শিক্ষা বিভাগের কমিব্নদ, এমপিএলএ — শ্রম পার্টির ভাবাদর্শগত ও রাজনৈতিক শিক্ষা বিভাগের কমিব্নদ, ফ্রেলিমো পার্টির ভাবাদর্শগত বিভাগের কমিব্নদ, ড. অগস্তিনহো নেতো জাতীয় পার্টি স্কুল ও ফ্রেলিমো পার্টির কেন্দ্রীয় পার্টি স্কুলের কর্তৃপক্ষ ও শিক্ষকমণ্ডলীর প্রতি অকৃতিম কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করতে চান। প্রসঙ্গ ১।

দর্শনি, তার উপজীব্য বিষয় ও সমাজে তার ভূমিকা

### ১। এक विद्धान शिरमत मर्गन

দর্শন হল প্রাচীনতম বিজ্ঞানগর্বালর অন্যতম।
তা অন্য সমস্ত বিজ্ঞানের অন্যর্প এই দিক
দিয়ে যে তা পারিপাশ্বিক জগংকে অধ্যয়ন করে,
কিন্তু অন্য বিজ্ঞানগর্বাল থেকে তার তফাং হল
প্রিথবী অধ্যয়নের প্রতি তার দ্বিউভঙ্গিতে: তার
বিষয়বস্থু ও পদ্ধতিতে।

প্রতিটি বিশেষ বিজ্ঞান পারিপাশ্বিক জগতের একটি স্ক্রনিদিশ্ট অংশ বা এলাকা, তার কতকগ্নলি সংযোগ ও সম্পর্ক অধ্যয়ন করে। যেমন, জীববিদ্যাগত বিজ্ঞানগ্র্নীল অধ্যয়ন করে জীবন ও তার নিরমগ্রনীলকে, উদ্ভিদ ও জীবজগতের বৈশিষ্ট্যগ্র্নীলকে। অর্থনৈতিক বিজ্ঞানগ্র্নীল বিবেচনা করে উৎপাদিকা শক্তি ও

উৎপাদন-সম্পর্ক বিকাশের চরিত্র, উৎপাদন ও বণ্টনের র্প। শিক্ষাবিজ্ঞান হল লালনপালন ও শিক্ষার বিজ্ঞান, ইত্যাদি।

দর্শনের প্রধান বৈশিষ্ট্য এই যে তা সর্বদাই চেণ্টা করেছে সার্মাগ্রকভাবে পারিপাশ্বিক জগৎকে, তার প্রকৃতি ও অবস্থাকে ব্যাখ্যা করতে।

পারিপাশ্বিক জগৎ সম্বন্ধে প্রত্যেক ব্যক্তিমান,্ষেরই আছে নিজস্ব অভিমত, আর সেই অভিমত প্রায়শই টুকরো-টুকরো পরস্পরবিরোধী ধারণা দিয়ে তৈরি, পক্ষান্তরে দর্শন প্রকৃতি, সমাজ, মান,্য ও প্রথিবীতে তার স্থান সম্বন্ধে অভিমত, ভাবনা ও ধারণার একটা মততন্ত্র, নিতান্ত সেগ্র্লির যোগফল নয়। অর্থাৎ, দর্শন একটা বিশ্ব দ্ভিউভিঙ্গির ভিত্তিস্বর্প।

বিশ্ব দ্ছিত্তিঙ্গ হল সেই সমস্ত নীতি, অভিমত ও প্রত্যয়ের সামগ্রিকতা, যেগর্বাল বাস্তব ও নিজের প্রতি মান্ব্যের মনোভাবকে, প্রতিটি ব্যক্তিমান্ব, সামাজিক গোষ্ঠী, গ্রেণী বা সামগ্রিকভাবে সমাজের ক্রিয়াকলাপের গতিম্খ নির্ধারণ করে। বিজ্ঞানসম্মত এক বিশ্ব দ্ছিতিজি হল বাস্তব সম্বন্ধে মার্কসবাদ-লেনিনবাদ-ভিত্তিক এক মততন্ত্র এবং ব্যক্তিমান্বকে তা বাস্তবের প্রতি সঠিক মনোভাব গ্রহণে সক্ষম করে তোলে। বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্ছিতিজঙ্গি ব্যক্তিমান্ব্যের জ্ঞানকে পরিণ্ত করে এক অথণ্ড ও স্ক্রমাজ্ব মততন্ত্র এবং তাকে যোগায় অবধারণার ও সমাজবিকাশের প্রয়োজনান্ব ব্যবহারিক ক্রিয়াক্মের এক বৈজ্ঞানিক পদ্বতি। দ্বান্বিক ও ঐতিহাসিক ব্স্থবাদ হল বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গির, বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতত্ত্বর ভিত্তি। বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গি হিসেবে দ্বান্দ্বিক ও ঐতিহাসিক বিস্থুবাদের সমস্ত নীতি, প্রতিজ্ঞা ও চাহিদার একটা পদ্ধতিতত্ত্বগত মাত্রা আছে। পদ্ধতিতত্ত্ব হল বাস্তবের অবধারণা ও র্পান্তরের পদ্ধতিসমূহ সম্বন্ধে এক দার্শনিক মতবাদ; অবধারণার ক্ষেত্রে, সাধারণভাবে স্থিশীল আদ্মিক ক্রিয়াকলাপের ক্ষেত্রে ও কর্মপ্রয়োগের ক্ষেত্রে বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গির নীতিগ্র্লির প্রয়োগ। বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতত্ত্ব হল ব্রনিয়াদি ব্যবহারিক ও বৈজ্ঞানিক সমস্যাবলীর সমাধানে প্রযুক্ত দ্বান্দ্বিকব্রুবাদী বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গি। মার্কসীয়-লোননীয় দর্শনের সমস্ত পদ্ধতিতত্ত্বগত নীতি ও প্রতিজ্ঞা, নিজেদের দিক দিয়ে, বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গির সঙ্গে সম্পার্কত।

দার্শনিক বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গির একটা তত্ত্বগত চরিত্র আছে। এর মানে এই যে প্রধান প্রধান প্রতিজ্ঞা, ভাব ও ধারণা বৈধ বলে প্রতিপন্ন হয় ও সমর্থিত হয় বাস্তব ঘটনা, মান্ধ্বের অভিজ্ঞতা আর বিশেষ বিশেষ বিজ্ঞানের যোগানো তথ্য দিয়ে।

বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্ভিউভঙ্গির বৈপরীত্যে আছে অবৈজ্ঞানিক বিশ্ব দ্ভিউভঙ্গি, যা নির্ভার করে হয় প্থিবী সম্বন্ধে এক স্বতঃস্ফৃত সজাগতার উপরে (তথাকথিত প্রাত্যহিক বিশ্ব দ্ভিউভঙ্গি), না হয় দ্রান্ত ধারণার উপরে (বিভিন্ন ভাববাদী ধারণা), আর তা না হয় প্থিবী সম্বন্ধে এক ধর্মীয়-পৌরাণিক অভিমতের উপরে (ধর্মীয় বিশ্ব দ্ভিউভঙ্গি)।

প্রগতিশীল-মনস্ক লোকেদের পক্ষে অর্থনৈতিক,

রাজনৈতিক ও আত্মিক জীবনের জটিল সমস্যাগ্র্লির রহস্যোম্ঘাটনে সক্ষম হতে পারা, নিজেদের অবস্থান স্কেবদ্ধ করতে ও সমগ্র সমাজবিকাশের ধারার বৈজ্ঞানিক বিশ্লেষণ করতে সক্ষম হওয়া সর্বদাই গ্রুর্ত্ত্বপূর্ণ। বৈজ্ঞানিক ধারণাগ্র্লির মধ্যে বেণ্টিত থাকা উচিত শ্রুধ্ বিশ্ব দ্ভিটভিঙ্গির ব্রনিয়াদি সমস্যাগ্র্লিই নয়, বরং দৈনন্দিন মানবিক ক্রিয়াকলাপও। যেমন, বিভিন্ন কুসংস্কার, প্র্বাহ্রে-কৃত ধারণা ও কিছ্র কিছ্র সেকেলে অচল ঐতিহ্য যে নির্দেশির, ক্ষতিহীন মোটেই তা নয়। স্র্নিদিণ্টি পরিষ্টিতিতে সেগ্র্লির ফলে শ্রুধ্ যে অক্রিয় অবস্থান, নিজের শক্তিতে আস্থাহীনতা বা আকস্মিক দৈব ঘটনার উপরে নির্ভ্রশীলতা দেখা দিতে পারে তাই নয়, বিকৃত অভিমত ও ধারণাও জন্মাতে পারে।

মার্ক সবাদী-লোননবাদী তত্ত্ব সম্বন্ধে প্রগাঢ় জ্ঞান-ভিত্তিক এক বিশ্ব দ্ছিভিঙ্গিই নিয়ত পরিবর্তমান প্রথিবীতে একজন ব্যক্তিকে তার স্থিতিনির্ণয়ে সাহায্য করতে পারে। লোনন বলেছিলেন যে মার্ক সীয় তত্ত্বের পথ অনুসরণ করেই আমরা বিষয়গত সত্যের আরও কাছাকাছি আসব, পক্ষান্তরে অন্য যে কোনো পথ মিথ্যা আর বিভ্রান্তির দিকে নিয়ে যেতে বাধ্য।

বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গি হল ব্যক্তিমান্বের চৈতন্যের মর্মাম্ল, এবং তাই শিক্ষা প্রক্রিয়ায় তা নিয়ামক ভূমিকা পালন করে। বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গিই নির্ধারণ করে ব্যক্তিমান্ব্যের আত্মিক গ্রণ, রাজনৈতিক সচেতনতা ও সামাজিক ক্রিয়াকলাপ। তা হল একটা বিশির কাচ,

2-849

যার মধ্য দিয়ে ব্যক্তিমান্ত্র পারিপার্শ্বিক বাস্তবকে দেখে ও প্রতিসরিত করে।

বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গি ব্যক্তিমান্ব্যের আত্মিক গড়নকে সংবদ্ধ করে এবং বাস্তব সম্পর্কে, রাজনীতির সমস্যাবলী, আত্মিক ও দৈনন্দিন জীবনের সমস্যাবলী সম্পর্কে তার দ্ণিউভঙ্গিতে তাকে তত্ত্বগত ও পদ্ধতিতত্ত্বগত নীতিসমূহ যোগায়।

ব্যক্তিমান, ষের আত্মিক গড়নের উপরে বিশ্ব দ্ভিভিঙ্গি গঠনের গভীর প্রভাব পড়ে। তাই, ব্যক্তিমান, ষের রাজনৈতিক সচেতনতা ও সামাজিক ক্রিয়াকলাপ তার সামাজিক অবস্থান ও ঘটনাপ্রবাহের উপরে নির্ভার করলেও, এগর্নল একটা দ্ঢ় ভিত্তির উপরে দাঁড়াতে পারে শ্ব্দু তখনই, যখন সে বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্ভিউভিঙ্গিকে সম্পর্ণর পে আয়ত্ত করে, কেননা একমাত্র এর প এক দ্ভিউভিঙ্গিই সামাজিক সংগ্রামের চ্ড়ান্ত লক্ষ্য ও আদর্শগর্নল সম্বন্ধে, তার উপায় ও পদ্ধতিগ্রিল সম্বন্ধে তাকে জ্ঞান দেয়।

বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গির ভিত্তি হল, প্রথমত, দর্শনের ব্যুনিয়াদি প্রশেনর বস্তুবাদী উত্তর এবং, দ্বিতীয়ত, দ্বান্দ্বিক পদ্ধতি। তা সর্বদাই বস্তুবাদী ও দ্বান্দ্বিক।

# २। मर्भारतत्र वृतियामी अन्त

পারিপাশ্বিক জগতে বিভিন্ন বস্তু, প্রক্রিয়া ও ব্যাপারগর্নাল সষত্নে পরীক্ষা করলে দেখা যায় যে সে সবগর্নালই হয় বস্তুগত, না হয় ভাবগত, আত্মিক। বন্ধুগত হল সেইগ্র্লি, যেগ্র্লির অস্তিষ্ক আছে বিষয়গতভাবে, অর্থাৎ মানব-চৈতনার বাইরে ও মানব-চৈতনা-নিরপেক্ষভাবে (যেমন মহাবিশ্ব, প্রথিবী, বিভিন্ন জীবগত, পদার্থগত, সামাজিক ব্যাপার, প্রভৃতি), আর যেগ্র্লির অস্তিষ্ক মান্ব্যের চৈতনাে এবং সংযুক্ত থাকে তার মানসিক ক্রিয়াকলাপের সঙ্গে (চিন্তা, অন্ত্র্ভিত, ভাবাবেগ, ইত্যাদি) সেগ্র্লি হল ভাবগত বা আত্মিক। প্রথিবীতে এমন কোনাে বন্ধু, প্রক্রিয়া বা ব্যাপার নেই যা বন্ধুগতও নয়, ভাবগতও নয়, অর্থাৎ যা বন্ধুগত ও ভাবগত উভয় থেকেই প্রথক।

বস্থুগত ও ভাবগত, আগ্মিক হল ভিন্ন ভিন্ন বাস্তব।
কিন্তু সেগ্লেলর মধ্যে পার্থক্য সত্ত্বেও, এই বাস্তবগ্লেলর
মধ্যে একটা নির্দিণ্ট সংযোগ, একটা নির্দিণ্ট সম্পর্ক
আছে। সেই সম্পর্কের সারমর্মের প্রশ্নটি, বস্তু ও
চৈতন্যের মধ্যে, বস্তুগত ও ভাবগতর মধ্যে সম্পর্কের
সারমর্মের প্রশন্টিই দর্শনের ব্রনিয়াদি প্রশন। অন্য
সমস্ত দার্শনিক সমস্যার সমাধান হয় সেই প্রশেনর
উত্তরসাপেক্ষে।

দর্শনের ব্রনিয়াদি প্রশেনর দর্টি দিক আছে।
প্রথম, তা হল প্থিবীর সারগত প্রকৃতি সম্পর্কে,
মুখ্য কী — বস্তু না চৈতন্য সে সম্পর্কে: বস্তু চৈতনার
জন্ম দেয় না তার উল্টো, সে সম্পর্কে প্রশ্ন। দ্বিতীয়,
তা হল প্থিবী অবধারণাযোগ্য কি না, মানবমন
পারিপাশ্বিক জগৎকে অনুধাবন করতে ও তার
বিকাশের নিয়মগ্যুলি আরিজ্কার করতে পারে কি না,
সেই প্রশ্ন।

দর্শনের ব্রনিয়াদি প্রশেনর প্রথম দিকটি বিবেচনা করা যাক।

বহন শতাবদী ধরে বড় বড় চিন্তকরা অসংখ্য তত্ত্ব স্ত্রায়িত করে ও বহন্বিধ ধারা চালন করে (যেগন্লি নিজেদের মধ্যে সর্বদাই ঘোরতর লড়াই করেছে) প্রিবীর সারগত প্রকৃতি বন্ধতে চেন্টা করেছেন। কিন্তু তাদের মধ্যে সমস্ত প্রভেদ সত্ত্বেও, তাদের নিয়েই ম্লত গঠিত হয় দ্বিট বড় শিবির: বন্ধুবাদী আর ভাববাদী।

যে দার্শনিকরা মনে করেন যে বস্তুই, প্রকৃতিই
মুখ্য, আর চৈতন্য গোণ এবং তা বস্তুগত সন্তার উপরে
নির্ভার করে, তাঁদের নিয়ে বস্তুবাদীদের শিবিরটি গঠিত।
তাঁদের দ্ভিকোণ থেকে বস্তু চিরন্তন। তা কারও দ্বারা
কোনো কালে সূড় হয় নি এবং প্থিবীতে কোনো
অতিপ্রাকৃত, দৈব শক্তি নেই। চৈতন্যের কথা বলতে
গেলে, তা হল বস্তুর ঐতিহাসিক বিকাশের ফল।
মান্বেরর উদ্ভবের সঙ্গে তা উদ্ভূত ও বিকশিত হয়।

যে দার্শনিকরা মনে করেন যে চৈতন্য, আত্মিক জীবনই মুখ্য, তাঁদের নিয়ে গঠিত ভাববাদী দিবিরটি। তাঁদের দ্গিটকোণ থেকে, চৈতন্যের অস্তিম্ব রয়েছে বস্তুনিরপেক্ষভাবে, চৈতন্যই বস্তুগত জগৎকে 'স্গিট' করে, সে ব্যাপারে ভাববাদীদের মধ্যে মতভেদ আছে। বিষয়ীমুখ ভাববাদীরা মনে করেন যে জগৎ 'স্টে' হয় ব্যক্তিমানুষের, বিষয়ীর চৈতন্যের দ্বারা, প্কান্তরে বিষয়ন্মুখ ভাববাদীরা মনে করেন যে জগৎ 'স্টে' হয় ব্যক্তিমানুষের, বিষয়ীর চৈতন্যের দ্বারা, প্র্যুগত হয় কোনো এক ধরনের বিষয়গত চৈতন্যের দ্বারা, প্র্যুথবীর ও

স্বরং মান, ষের বহিঃস্থ আত্মিক শক্তির দ্বারা।

তাই, দর্শনের ব্রনিয়াদি প্রদেনর প্রথম দিকটির উত্তরসাপেক্ষে সব দার্শনিকই বিভক্ত দ্বটি শিবিরে: বছুবাদী ও ভাববাদী। দর্শনের সমস্ত প্রশন ও সমস্যা সম্বন্ধে তাঁদের মধ্যে সর্বদাই এক আপোসহীন সংগ্রাম চলেছে ও চলছে। দর্শনের ব্রনিয়াদি প্রশেনর উত্তর এড়িয়ে যাওয়ার যে কোনো প্রচেচ্টাই ব্যর্থ হতে বাধ্য, ঠিক যেমন ব্যর্থ হতে বাধ্য বছুবাদ ও ভাববাদের উর্ধের ওঠার কিংবা তাদের মধ্যে আপোস করাবার যে কোনো প্রচেচ্টা। এর্প যে কোনো প্রচেচ্টা, লোনিনের কথায়, 'এক জাল ও ঘৃণ্য এড়িয়ে যাওয়ার কোশল'।\*

বস্তুবাদ সর্বদাই ছিল প্রাগ্রসর, বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্ছিতজিন্ধ। তা উপস্থিত করে প্থিবীর এক সাঠিক চিত্র, প্থিবীকে দেখায় তা বাস্তবে যা সেইভাবে, এবং সমাজের প্রগতিশীল শ্রেণীগ্র্লি তাকে ব্যবহার করেছে মানবজাতির প্রগতির স্বার্থে, অর্থনৈতিক, বৈজ্ঞানিক ও সাংস্কৃতিক বিকাশের স্বার্থে।

ভাববাদ উপস্থিত করে পৃথিবীর, পারিপার্শ্বিক জগতের অবৈজ্ঞানিক, বেঠিক ব্যাখ্যা। ভাববাদ সর্বদাই ব্যবহৃত হয়েছে সমাজের প্রতিক্রিয়াশীল শক্তিগর্নালর দ্বারা। তা শোষকদের সেবা করেছে ও এখনও করে শ্রমজীবী জনগণের আত্মিক দাসত্বন্ধনের হাতিয়ার হিসেবে, তাদের নিজেদের শাসনের যাথার্থ্যপ্রমাণ ও শক্তিব্দি করার উপায় হিসেবে।

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 29, 1965, p. 505.

দর্শনের ব্রনিয়াদি প্রশেনর দ্বিতীয় দিকটির উত্তর দিতে গিয়েও দার্শনিকরা দ্রটি বিপরীত শিবিরে বিভক্ত হয়ে পড়েন। স্বসংগত বস্তুবাদীরা য্রক্তি দেন— এবং তাঁদের য্রক্তি প্রতিপাদন করেন — য়ে জগৎ অবধারণাযোগ্য। তাঁরা মনে করেন য়ে পারিপাদ্বিক জগতে বিষয়সমূহ, প্রক্রিয়াসমূহ ও ব্যাপারসমূহের সারমর্ম মানবমন উপলব্ধি করতে পারে। প্রথিবীর ব্যবহারিক র্পান্তরের ক্ষেত্রে মানবজাতির কৃতিত্বগ্রনিই সবচেয়ে ভালোভাবে দেখায় য়ে তা প্রথিবী সম্বন্ধে এক সঠিক জ্ঞান লাভ করছে এবং সেই জ্ঞানকে কাজে লাগাচ্ছে।

বহন অধিবিদ্যা-মনস্ক বস্তুবাদী ও ভাববাদী এটা অস্বীকার করেন যে জগং জ্ঞের, কিংবা মনে করেন যে জ্ঞান সীমিত। এ'দের বলা হয় অজ্ঞাবাদী (agnostics)।\* অন্য ভাববাদীরা এটা অস্বীকার করেন না যে জগং জ্ঞের, কিন্তু তা নিছক মোখিক কথা ছাড়া আর কিছন নয়। পারিপাশ্বিক জগংকে উপলব্ধি করার চেন্টা করার পরিবর্তে, বিষয়ীমন্থ ভাববাদীরা নিজের চিন্তা, অনন্তুতি ও ভাবাবেগের অবধারণার দিকে, এবং বিষয়মন্থ ভাববাদীরা এক অন্তিত্বহুলীন অতিপ্রাকৃত 'জগতাত্মা', এক অতীন্দিরবাদী 'পরম ভাব', ইত্যাদির দিকে যান। আজকের দিনের গোটা ব্রুর্জোয়া দর্শনই কুছনুটা পরিমাণে অজ্ঞাবাদী। অজ্ঞাবাদ হল তাদের হাতে একটা অস্ত্র, যারা শোষণমূলক সমাজের পক্ষ

<sup>\*</sup> গ্রীক agnōstos (অক্টেয়) থেকে। — সম্পাঃ

সমর্থন ও তাকে রক্ষা করে, কেননা জগং যদি অজ্ঞেয় হয়, তবে তার বিকাশের নিয়মগর্নল আবিষ্কারের চেটা করা অর্থহীন। আর এই নিয়মগর্নল সম্বন্ধে অজ্ঞতা প্রথিবীর ব্যবহারিক বৈপ্লবিক র্পান্তরসাধনে বাধা দেয়, এবং এইভাবে শোষক শ্রেণীগ্রনির লাভের কারণ হয়।

# ৩। পদ্ধতির ধারণা। বিপরীত দার্শনিক পদ্ধতি হিসেবে ভাষালেকটিকস ও অধিবিদ্যা

দর্শনের ব্রনিয়াদি প্রশেনর পাশাপাশি বিজ্ঞানীরা সর্বদাই আরও একটি প্রশেনর উত্তর দিতে চেন্টা করেছেন: প্রথিবীর ক্ষেত্রে কী ঘটছে? আজ যেমন তেমনই কি তা চিরকাল ছিল, না কি কোনোভাবে উভূত হয়েছে এবং পরিবর্তিত, প্রনর্বায়িত ও বিকশিত হয়ে চলেছে? ইতিহাসে সেই প্রশ্নটির যত উত্তর দেওয়া হয়েছে সেগর্মল পড়ে দ্রটি বিপরীত গোষ্ঠীর মধ্যে: দ্বান্দ্রিক ও আধিবিদ্যক, এবং তৎসংশ্লিক্ট দ্রটি পদ্ধতিকে বলা হয় ডায়ালেকটিকস ও অধিবিদ্যা।

পদ্ধতি কী? অবধারণা ও ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপ চালানোর মধ্য দিয়ে লোকে নিজেদের সামনে নির্দিণ্ট কতকগর্নলি লক্ষ্য নির্ধারণ করে ও বিভিন্ন কর্তব্যকর্ম ক্রির করে। এই সমস্ত লক্ষ্য অর্জন ও এই সমস্ত কর্তব্যকর্ম সম্পাদনের উপায়, নির্দিণ্ট নীতিসম্হের এবং তত্ত্বগত্ত গবেষণা ও ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপ ধরনের সমাহার — এই সব মিলিয়েই হয় একটি পদ্ধতি। একটা নির্দিশ্ট পদ্ধতি ব্যবহার না করে, কোনো বৈজ্ঞানিক বা ব্যবহারিক সমস্যা সমাধান করা যায় না। পদ্ধতি এখানে এমন সমস্ত উপায়ের নিতাস্ত একটা গ্রুচ্ছ নয়, যেগর্নলি যে কোনো ঘটনাচক্রে কাজে লাগে। পদ্ধতির সারবস্তু অনেকখানি নির্ভার করে বিবেচ্য বস্তু বা ব্যাপারগর্মালর চরিত্রের উপরে, সেগর্মালর বিশিষ্ট সদ্শতার উপরে।

একটি দার্শনিক পদ্ধতি যে দিক দিয়ে বিশিষ্ট, তা এই যে ব্যতিক্রমহীনভাবে প্রকৃতি, সমাজ ও চিন্তার সর্বক্ষেত্রে, বিশ্বজনীন সমস্যাগর্মলির ক্ষেত্রেই তা প্রযোজ্য, শর্ধর্ কিছর বিশেষ বিশেষ সমস্যা বা বাস্তবের ক্ষেত্রেই নয়।

প্থিবীকে ব্যাখ্যা করতে গিয়ে ডায়ালেকটিকসের অধিবক্তারা প্রথমত ধরে নেন যে সমস্ত পদার্থ, প্রক্রিয়া ও ব্যাপার পরস্পরসম্পার্কত, সেগ্রালর মিথাক্তরা ঘটে এবং সেগ্রাল পরস্পরকে শতাবদ্ধ করে; এবং দিতীয়ত, সেগ্রাল রয়েছে নিয়ত গতি ও বিকাশের অবস্থার। সেই বিশ্বজনীন পরস্পরসম্পর্কের মধ্যে ছাড়া, গতি ও বিকাশের মধ্যে ছাড়া কিছ্রই প্থিবীতে থাকতে পারে না। বিকাশকে তাঁরা দেখেন পরিমাণগত পরিবর্তনগর্নির এক সঞ্চয়নের প্রক্রিয়া ও ফল হিসেবে, এবং গ্রণগত পরিবর্তনে সেগ্রালর বন্যাপ্ররকে দেখেন কতকগ্রাল পদার্থ ও ব্যাপারের অন্য পদার্থ ও ব্যাপারের গ্রণগত পরিবর্তন হিসেবে; যা সেকেলে ও মরণোন্মর্থ তার বিনাশ হিসেবে; এবং নতুনের উৎপত্তি, প্রতিষ্ঠা ও শক্তিবৃদ্ধি হিসেবে। বিকাশের উৎস হল আভ্যন্তরিক

দ্বন্দ্ব, প্রতিটি পদার্থ ও ব্যাপারের সহজাত বিপ্রীত দিক বা প্রবণতাগর্নলির মধ্যে সংগ্রাম। ভারালেকটিকস এই মত পোষণ করে যে প্রকৃতি ও সমাজের বিকাশের কারণ বা উৎস রয়েছে সেগর্নলির অভ্যন্তরে, বাইরে থেকে তা ঢোকানো হয় না।

বিপরীতপক্ষে, অধিবিদ্যার অধিবক্তারা প্রথমে ধরে নেন যে জগৎ সারগতভাবেই পরিবর্তনাতীত, প্রকৃতি কখনও পরিবর্তিত হয় না; এবং দ্বিতীয়ত, বস্তু ও ব্যাপারগর্নলর একটির অপরটির সঙ্গে কোনো সংযোগ নেই, অর্থাৎ সেগ্নলির অস্ত্রিত্ব থাকে বিচ্ছিন্নভাবে। পরিবর্তন ও বিকাশের প্রক্রিয়াকে তাঁরা দেখেন যা ইতিমধ্যেই রয়েছে তার মধ্যে নিছক বৃদ্ধি বা হ্রাস হিসেবে। তাঁদের কাছে বিকাশের উৎস রয়েছে হয় বিভিন্ন পদার্থের এক বাহ্যিক সংঘর্ষের মধ্যে, না হয় এক অতিপ্রাকৃত, দৈব শক্তির মধ্যে।

ভায়ালেকটিকস প্থিবীকে দেখে তা বাস্তবিকই যেমন, সেইভাবে। উল্লয়নের প্রক্রিয়াসমূহ, সেগ্রনির কারণ ও রূপ ব্যাখ্যা করে, এবং নতুন যে অবশ্যম্ভাবীর পেই জয়ী হবে তা দেখিয়ে, ভায়ালেকটিকস প্রগতিশীল বৈপ্লবিক শক্তিগ্রনিকে সাহায্য করে সেকেলে ব্যবস্থার বিরুদ্ধে, সমাজের প্রগতিশীল বিকাশের জন্য তাদের সংগ্রামে।

বিপরীতপক্ষে, অধিবিদ্যা বিকাশের প্রগতিশীল চরিত্র ও নতুনের অবশ্যম্ভাবী বিজয়কে স্বীকার করে না, প্রগতির বিরুদ্ধে সংগ্রামে রক্ষণশীল ও প্রতিক্রিয়াশীল শক্তিগঢ়ীলর স্বাথেরি সেবা করে। তা সংশোধনবাদ ও মতান্ধতার এক তত্ত্বগত বনিয়াদ যোগায়।

দৈনন্দিন জীবন, বিজ্ঞান ও সামাজিক কর্মপ্রয়োগ 
ডায়ালেকটিকসের সত্যতাকে এবং অবধারণা ও কর্মপ্রয়োগের এক বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি হিসেবে তাকে ব্যবহার 
করার প্রয়োজনীয়তা প্রতিপন্ন করে। ডায়ালেকটিকসের 
প্রাণবস্তা সবচেয়ে ভালোভাবে প্রকাশিত হয় আজকের 
দিনের সমাজবিকাশের দ্বারা। জাতিসম্হের জাতীয় 
স্বাধীনতা অর্জন, জাতীয় বিকাশের কর্তব্যকর্মগর্নলর 
র্পায়ণ, আদ্মিক জীবনে গভীর পরিবর্তন, বহু যুগের 
পশ্চাৎপদতা থেকে বহু জাতির, গোটা মহাদেশের 
স্বাধীন ও প্রগতিশীল বিকাশের আধুনিক রুপগর্নলর 
দিকে অগ্রগমন এই ব্যাপারে স্কুপণ্ট সব দ্ভটান্ত।

## 8 । भार्क जीम- त्रानिनीम मर्भ त्न् विसम्रवस्

শতাব্দীর পর শতাব্দী ধরে, একটি বিজ্ঞান হিসেবে দর্শনের বিষয়বস্থু পরিবর্তিত হয়ে চলেছে। প্রথমে, তার আওতায় ছিল প্রথিবী সম্পর্কে সমস্ত জ্ঞান। এক্লেস যেমন বলেছিলেন, প্রাচীন দার্শনিকরা প্রকৃতিবিজ্ঞানীও, জারমান বিশেষ বিশেষ বিজ্ঞানে বিশেষজ্ঞও ছিলেন।

প্রথিবী ও তার বিভিন্ন ক্ষেত্র সম্বন্ধে ক্রমে ক্রমে অবধারণার ফলে উদ্ভব হয়েছিল বিশেষ বিশেষ বিজ্ঞানের: জ্যোতির্বিদ্যা, বলবিদ্যা, পদার্থবিদ্যা, রসায়ন,

জীর্ববিদ্যা ও অন্যান্য। সেই সঙ্গেই, এই বিজ্ঞানগর্নলি থেকে দর্শন পৃথক হয়ে গিয়েছিল, বৈজ্ঞানিক জ্ঞানতন্দ্রে তার ক্রিয়া ও স্থান সর্নাদিশ্টি করে নিয়েছিল। ১৯শ শতাব্দীর গোড়ার দিক পর্যস্ত, দর্শনকে দেখা হত 'সকল বিজ্ঞানের বিজ্ঞান' হিসেবে, অন্যান্য বিজ্ঞানের উপরে নিজের প্রতিজ্ঞা ও সিদ্ধান্তগর্নলি চাপিয়ে দেওয়ার স্বীকৃত অধিকার ছিল তার। দর্শনের বিষয়বস্তু, অন্যান্য বিজ্ঞানের মধ্যে তার স্থান ও সমাজে তার ভূমিকা সম্পর্কে বহুযুগের বিতর্কের বিজ্ঞানসম্মত মীমাংসা ঘটিয়েছিলেন মার্কস ও এঙ্গেলস, যাঁরা স্থাটিট করেছিলেন দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদের দর্শন।

দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদের প্রতিষ্ঠাতারা ধরে নিয়েছিলেন যে পারিপাশ্বিক জগতের অবধারণা দর্শন ও অন্যান্য, নিদিশ্টে বিজ্ঞান উভয়েরই উদ্দেশ্য। দর্শন ও অন্যান্য, নিদিশ্ট বিজ্ঞান উভয়েরই উদ্দেশ্য। দর্শন ও নিদিশ্ট, বিশেষ বিজ্ঞানগর্নাল, উভয়েই একই জগণকে অধ্যয়ন করে। কিন্তু তাদের গবেষণার লক্ষ্যবস্তুতে একটি প্রভেদ আছে। সেই প্রভেদ এই ঘটনার দর্ন যে প্থিবীতে বিশ্বজনীন ও স্বনিদিশ্ট উভয়প্রকার নিয়মই আছে, যেগর্বাল য্রগপৎ ক্রিয়া করে একই ব্যাপার ও প্রক্রিয়াসম্বের অভান্তরে। প্রকৃতির প্থক প্থক ক্ষেত্র ও সমাজ সংক্রান্ত স্বনিদিশ্ট নিয়মগ্রনাল অধীত হয় নিদিশ্টি, বিশেষ বিজ্ঞানগর্বালর দ্বারা, আর বিশ্বজনীন নিয়মগ্রনাল হল দ্বান্দ্রিক-বস্তুবাদী দর্শনের উপজীব্য বিষয়।

মার্ক সীয়-লেনিনীয় দর্শন হল বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্,িণ্টভঙ্গির সাধারণ তত্ত্বত ভিত্তি। লোককে তা যোগার প্রকৃতি, সমাজ ও চিন্তার নিরমগর্নল সম্পর্কে একটা জ্ঞান, প্থিবীর ব্যবহারিক বৈপ্লবিক র্পান্তরের জন্য যা প্রয়োজন। তাই, মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শন হল এক বিজ্ঞান, যা দর্শনের ব্রনিয়াদি প্রশেনর এক বস্থ্রদানী উত্তরের ভিত্তিতে বস্থুগত প্থিবীর বিকাশের সবচেয়ে সাধারণ, দ্বান্দ্রিক নিরমগর্নাকে, তার অবধারণা ও বৈপ্লবিক র্পান্তরের উপায়কে প্রকাশ করে।

মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শনের অন্যতম সুনিদিণ্টি বৈশিষ্ট্য হল বিশেষ বিজ্ঞানগর্বালর সঙ্গে ও সামাজিক কর্মপ্রয়োগের সঙ্গে তার আন্তঃসম্পর্ক। এক দিকে, তা বিশেষ বিজ্ঞানগুলিকে ও সামাজিক কর্মপ্রয়োগকে পারিপার্শ্বিক জগতের অস্তিত্বের মূল নীতিসমূহ ও বিকাশের মূল নিয়মগ্রুলি সম্বন্ধে জ্ঞান যোগায়। म्यानिर्मिष्ठे देवळानिक भरवयेशा ७ मान्यस्पत वावशातिक ক্রিয়াকলাপকে তা চালিত করে একমাত্র সঠিক পর্যাটতে। অন্য দিকে, তা সমৃদ্ধ ও মুর্ত-নিদি দি হয় বিশেষ বিজ্ঞানগর্বলর উপাত্ত ও সামাজিক কর্মপ্রয়োগ দিয়ে। বিরাট বিরাট বৈজ্ঞানিক আবিষ্কার আর প্রগাঢ় সামাজিক রুপান্তরগর্নালর এই যুগে মার্কসীয়-লেনিনীয় দার্শনিক প্রশিক্ষণ ব্যতীত স্কুসংগতভাবে বৈজ্ঞানিক ও বৈপ্লবিক অবস্থান গ্রহণ করা অসম্ভব। সেই জন্যই মার্কসবাদী-লেনিনবাদী পার্টি গ্রুলি শ্রমজীবী জনগণের ভাবাদশ গত ও রাজনৈতিক শিক্ষার দিকে এবং তাদের কর্মাদের দ্বান্দ্রিক-বস্থবাদী তালিমের দিকে এত মনোযোগ নিয়োজিত করে। বিশ্ববীক্ষাগত ও পদ্ধতিতত্ত্বগত প্রশিক্ষণ নির্ভার করে মার্কাসবাদ-লেনিনবাদ ও তার তত্ত্বত ভিত্তি: দ্বান্দ্বিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদ অধ্যয়নের উপরে। প্থিবীর বিকাশ-নিয়ামক নিয়মগর্বল ও সমাজবিকাশের নিয়মগর্বল সম্বন্ধে জ্ঞান উদ্ভূত সমস্যাগর্বলিকে শ্রামিক শ্রেণী ও কৃষকসমাজের স্বার্থে, সমস্ত শ্রমজীবী জনগণের স্বার্থে সমাধান করার কাজে সাফল্যের এক নিশিচতি।

## ৫। দশনের পক্ষভুক্তিম্লক চরিত

প্রাচীন কাল থেকে, অসংখ্য দার্শনিক তত্ত্ব প্থিবীতে ছিল এবং এখনও রয়েছে। এগন্নির প্রত্যেকটি, তার সারমর্ম ও অন্তর্বস্থুর দিক দিয়ে, হয় বস্তুবাদী, না হয় ভাববাদী। এগন্নির প্রত্যেকটি একটি বিশেষ শ্রেণী বা সামাজিক গোষ্ঠীর স্বার্থের সঙ্গে সম্পর্কিত। এখানেই রয়েছে তার পক্ষভূক্তিম্লক, শ্রেণী চরিত্র।

দার্শনিক মতবাদগ্রনির মধ্য দিয়ে, বিভিন্ন শ্রেণী ও সামাজিক গোষ্ঠী সমাজে তাদের স্থানগত মর্যাদা এবং পারিপাশ্বিক বাস্তব সম্বন্ধে, তার ভিতরকার প্রক্রিয়াসমূহ সম্বন্ধে নিজেদের মনোভাব তত্ত্বগতভাবে প্রতিপাদন করে। সেই বিশেষ শ্রেণীটির বিশ্ব দ্র্যিভঙ্গির ভিত্তি হিসেবে, দর্শন সেই শ্রেণীর মানসিকতা, আচরণ ও আদর্শগ্রনিকে গড়ে তোলে।

বস্তুবাদ সর্বদাই ছিল প্রগতিশীল শ্রেণীগর্বলর বিশ্ব দ্যিউভঙ্গি, আর ভাববাদ ছিল প্রতিক্রিয়াশীল শ্রেণীগর্নির বিশ্ব দ্থিভিঙ্গি। সমাজে প্রগতিশীল ও প্রতিক্রিয়াশীল শ্রেণী ও শক্তিগর্নির মধ্যে সংগ্রাম দর্শনে সর্বদাই প্রতিফলিত হয়েছে ও হচ্ছে বস্তুবাদ ও ভাববাদের মধ্যে, ডায়ালেকটিকস ও অধিবিদ্যার মধ্যে সংগ্রামের মধ্য দিয়ে। যেমন অতীতে তেমন এখনও বস্তুবাদ ও ভাববাদেই দর্শনে দর্টি বর্নিয়াদি, সংগ্রামরত প্রতিপক্ষ রয়ে গেছে। লেনিন লিখেছেন, দর্শনি দর্ হাজার বছর আগে যেমন ছিল, সাম্প্রতিক দর্শনি তেমনই পক্ষভুক্তিম্লেক।'\*

দ্বান্দ্বিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদের প্রতিষ্ঠাতাদের দ্বারা দর্শনে পক্ষ নীতির সিদ্ধতা প্রতিপাদন আজকের দিনের বৈজ্ঞানিক চিন্তার অন্যতম মহৎ অর্জন, কেননা সেই নীতির দর্ন সম্ভবপর হয় সমাজের জীবনে বিভিন্ন দার্শনিক তত্ত্বের স্থান ও ঐতিহাসিক ভূমিকা নির্ণয় করা এবং ভাববাদের যুক্তিহান ও প্রতিক্রিয়াশীল সারমর্ম উদ্ঘাটন করা, এই ঘটনাটা প্রকাশ করা যে ভাববাদ ঐতিহাসিকভাবে প্রস্থানোদ্যত শ্রেণীগ্র্নালর ও সামাজিক গোষ্ঠীগ্র্নালর স্বার্থ ও প্রয়োজনকে রক্ষা করে।

আজকের দিনের ব্বজোয়া দর্শন তার পক্ষভুক্তিম্বলক চরিত্র অস্বীকার করে। মার্কসবাদ-লোননবাদকে প্রতিঘাত হানার উদ্দেশ্যে তা এক 'অ-পক্ষভুক্ত', 'গ্রেণী-অতিগ'\*\* ও 'ভাবাদর্শ'-বর্জি'ত'\*\*\*

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 14, p. 358.

<sup>\*\*</sup> কোনো শ্রেণীর স্বার্থের সঙ্গে সম্পর্কহীন।

<sup>\*\*\*</sup> কোনো ভাবাদশের সঙ্গে সম্পর্কহীন।

তত্ত্বের থিসিস উপস্থিত করে। এর প্রতিনিধিরা বলেন যে পক্ষ নীতি বৈজ্ঞানিক বিষয়মন্থিতার সঙ্গে বেমানান।

লোনন প্রত্যয়জনকভাবে দেখিয়েছেন যে ব্রজোয়া
সমাজে অ-পক্ষভুক্ত দ্চিতিজির ধারণাটা মিথ্যা ও
শঠতাপ্র্ণ এবং তার উদ্দেশ্য হল ব্রজোয়া পক্ষভুক্ত
ভাবাদর্শ আব্ত করা। সেই আবরণের আড়ালে,
জনসাধারণের মধ্যে ছড়ানো হয় ব্রজোয়া ভাবাদর্শ, যার
উদ্দেশ্য হল জনসাধারণকে প্রবাঞ্চত করা, শোষণ ও
নিপীড়ন সুদ্রে ও চিরস্থায়ী করা।

সামাজ্যবাদ, উপনিবেশবাদ ও বর্ণবাদের সেবায় নিযুক্ত বুর্জোয়া ভাবাদর্শবাদীরা তাঁদের দার্শনিক তত্ত্বগুলির পক্ষভুক্তিমূলক চরিত্র গোপন করতে বাধ্য। সেগ্রালর পক্ষপাতিত্ব ঢেকে রাখা দরকার, কেননা পর্বাজনাদ ও নয়া-উপনিবেশবাদকে বজায় রাখার ব্যাপারে শোষকদের স্বার্থ তাতে প্রতিফলিত হয় এবং কোনোর্প বৈজ্ঞানিক বিষয়মূখিতা বাতিল করা হয়। বুর্জোয়া পক্ষভুক্তি বৈজ্ঞানিক গবেষণাকে চালিত করে বিশ্ব ও সামাজিক বিকাশকে এমন এক আলোকে উপস্থিত করতে, যা শোষকদের কাজে লাগে। সেই জন্যই বুর্জোয়া ভাবাদর্শবাদীরা এক বিকল্পের সম্মুখীন হন: হয় পক্ষপাতিত্বের নীতি, না হয় বৈজ্ঞানিক বিষয়মূখিতার নীতি।

কিন্তু, এক দিকে, শোষণ ও নিপীড়নের ব্যবস্থার প্রতি তাঁদের আন্ত্রগত তাঁরা খোলাখ্রিল স্বীকার করতে পারেন না, কারণ তা হলে তাঁরা এসে পড়বেন জাতীয় মুক্তি ও সামাজিক বন্ধন-মোচনের জন্য সংগ্রামরত সমস্ত শ্রমজীবী জনগণের, সকল জাতির বিরুদ্ধে। অন্য দিকে, তাঁরা স্বীকার করতে পারেন না যে তাঁদের তত্ত্বসূলি অবৈজ্ঞানিক, কেননা এর্প এক দ্ফিভঙ্গি দিয়ে কাউকে নিজের দিকে টেনে আনা সুদ্রপরাহত।

মার্ক সীয়-লেনিনীয় দর্শনে, পক্ষ নীতিটিকে দেখা যার একেবারে ভিনভাবে। শ্রমিক শ্রেণীর নিজের অবস্থানগ্রিলকে গোপন করার কোনো প্রয়োজন হয় না। তার লক্ষ্য হল সমস্ত শোষণ ও নিপীড়ন দ্র করা ও সমাজতন্দ্র নির্মাণ করা, এবং এই লক্ষ্য মানবজাতির সামাজিক বিকাশের প্রবণতার সঙ্গে মিলে যায়। শ্রমিক শ্রেণী, মেহনতি কৃষকসমাজ ও বিপ্রবী ব্রিজজীবিসমাজের সামনেকার সমস্যাগ্রিলর সফল সমাধান নির্ভর করে বাস্তব সম্বন্ধে তাদের জ্ঞানের গভীরতার উপরে এবং তার নির্মাগ্রিলকে গণ্য করা ও প্রয়োগ করার সামর্থের উপরে। সেই জন্যই, শ্রমিক শ্রেণীর ভাবাদর্শের তত্ত্বগত ভিত্তি হিসেবে মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শনে পক্ষ দ্ভিভিজি ও বৈজ্ঞানিক বিষয়ম্ব্রিথতার নীতি মিলে যায় এবং পরস্পরকে শতাবদ্ধ করে।

সমাজতন্দ্র দ্বারা পর্বীজবাদ প্রতিস্থাপিত হওয়ার যে আবিশ্যিকতা মার্ক সবাদ-লোননবাদ বিজ্ঞানসম্মতভাবে প্রতিপাদন করেছে, তা শোষক গ্রেণীগর্বালর মধ্যে ভীতি ও ঘ্ণা উদ্রেক করে। গ্রামক গ্রেণী, কৃষকসমাজ, বিপ্লবী ব্যক্ষিজীবিসমাজ ও গ্রমজীবী জনগণের অন্য সমস্ত অংশের কথা বলতে গেলে, এই আবশ্যিকতা তাদের

অন্প্রাণিত করে আশা দিয়ে এবং প্থিবীর বৈপ্লবিক র্পান্তরের জন্য আকাঙক্ষা দিয়ে। সেই জন্যই মার্কসীয়-লোননীয় দর্শন প্রগাঢ়ভাবে বৈপ্লবিক, খোলাখ্নলিভাবে পক্ষভুক্ত, এবং ব্রজোয়া ভাবাদর্শ, ধর্মীয় ও ভাববাদী বিশ্ব দ্ভিভিঙ্গি আর অতীতের জেরগ্নলির প্রতি আপোসহীন। প্রসঙ্গ ২।

দর্শ নের ইতিহাস — বস্তুবাদ ও ভাববাদের মধ্যে সংগ্রামের ইতিহাস

## ১। বস্তুবাদ ও ভাববাদের উৎস, তাদের নিয়ত সংগ্রাম

প্রথিবী সম্বন্ধে এক মততন্ত্র হিসেবে, এক বিশ্ব দ্লিউভিন্ধ হিসেবে, দর্শন গড়ে উঠেছিল দাস-মালিক সমাজে। আদিম-সম্প্রদায়গত সমাজে, দার্শনিক চিন্তন ছিল দ্রন্থাবস্থায়। মানবদেহের গঠনকাঠামো, মৃত্যুর কারণ, ম্বপ্ন, প্রভৃতি সম্বন্ধে কোনো বিজ্ঞানসম্মত ধারণা সেই সমাজের লোকেদের ছিল না, তারা বিশ্বাস করত যে চিন্তন ও সংবেদন হল আত্মার জাতক, সেই আত্মা একটি বিশেষ উপাদান যা মানবদেহকে সঞ্জীবিত রাখে এবং মানুবের মৃত্যু হলে সেই দেহ ছেড়ে চলে যায়। এক্ষেলস লিখেছেন: 'সন্তার সঙ্গে চিন্তনের সম্পর্ক, প্রকৃতির সঙ্গে অন্তর্মাত্মার সম্পর্কের প্রশ্নটির — স্মগ্র দর্শনের প্রধানতম প্রশন্টির — মৃল রয়েছে, সমস্ত ধর্মের মতোই,

বর্বরদশার সংকীর্ণমনস্ক ও অজ্ঞতাপ্রস্ত ধারণাগ্রিলর মধ্যে।'\*

তাই, ভাববাদী অভিমতের, ঠিক ধর্মীর বিশ্বাসগন্নির মতোই, মূল প্রোথিত রয়েছে এই ধারণার মধ্যে যে চিন্তন, ভাবগন্নির অন্তিত্ব থাকে বন্তু-নিরপেক্ষভাবে। প্রথবী সম্বন্ধে সাধারণ অভিমতের প্রারম্ভিক রূপ ছিল ধর্মীর বিশ্ব দ্বিউভিঙ্গি, যার জন্ম হয়েছিল প্রকৃতির বির্দ্ধে সংগ্রামে আদিম মান্ধের অক্ষমতা থেকে, প্রকৃতির রহস্যময় ভৌতিক শক্তিগন্নিল সম্পর্কেণ তার ভয় থেকে। আদিম মান্ধের একটা বিকৃত ধারণা ছিল প্রকৃতির উপরে তার নির্ভরশীলতা সম্বন্ধে, প্রকৃতির সামনে সে তার অসহায়তা প্রকাশ করত অভ্যুত সব প্রতির্পের মধ্যে।

সমাজ বিভিন্ন শ্রেণীতে, দাস ও দাস-মালিকে, বিভক্ত হওয়ায়, ধর্মীয় ও ভাববাদী অভিমতও জন্ম নিয়েছিল শাসন-অসাধ্য সামাজিক শক্তিগর্নালর উপরে মান্বষের নির্ভারশীলতা থেকে; সেই শক্তিগর্নাল প্রাকৃতিক শক্তিগর্নালর মতোই অদম্য ছিল।

কিন্তু, এমন কি আদিম-সম্প্রদায়গত সমাজেও মান্ব প্থিবী সম্বন্ধে একটা সাদাসিধা বাস্তবধর্মী দ্ভিভিঙ্গি গ্রহণ করতে শ্রুর করছিল। দৈনন্দিন অভিজ্ঞতা, ব্যবহারিক কাজ, ও অনুসন্ধিংসা মান্বকে প্থিবীর বিষয়গত অস্তিত্ব সম্বন্ধে যথেন্ট স্বাভাবিক

<sup>\*</sup> Karl Marx and Frederick Engels, Selected Works in three volumes, Vol. 3, Progress Publishers, Moscow, 1976, p. 346.

একটা ধারণা দিয়েছিল, সাদাসিধা রুপে প্রকাশিত হলেও। দৈনন্দিন পর্যবেক্ষণ মানুষকে দেখিয়েছিল যে অন্যান্য মানুষ, উদ্ভিদ ও পশ্বপাখি এক বিষয়্ণত বাস্তব এবং নিজের আজ্ব-নিরপেক্ষভাবে বিদ্যমান। প্রথম সাদাসিধা স্বতঃস্ফৃতি বস্তুবাদী ধ্যানধারণার, এক স্বতঃস্ফৃতি বস্তুবাদী বিশ্ব দ্যিউভিঙ্গির প্রথম উপাদানগর্বালর এটাই ছিল উদ্ভব।

আদিম মান, ষের চৈতন্যে, কাজ ও কর্ম প্রয়োগের সঙ্গে ঘনিষ্ঠভাবে গ্রথিত স্বতঃস্ফ্র্ত বস্তুবাদী প্রবণতাগর্নি আর প্রকৃতির সামনে মান, ষের অক্ষমতা যাতে প্রতিফলিত হল, সেই ধর্মীয়-ভাববাদী প্রবণতা-গর্নির মধ্যে একটা সংগ্রাম চলেছিল।

অলপবিশুর সংবদ্ধ বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গি হিসেবে, বন্ধুবাদ ও ভাববাদ আত্মপ্রপ্রকাশ করেছিল ও আকৃতি লাভ করেছিল দাস-মালিক সমাজে। দাসপ্রথার বিকাশ, কারিক শ্রম থেকে মানসিক শ্রমের পৃথগ্ভবন, এবং রাজ্যের আত্মপ্রকাশ ঘটায়, মান্বেরর ধারণাগর্বলও তদন্বায়ী পরিবর্তিত হয়েছিল। দেবগণকে বেশির ভাগই ব্যবহার করা হত প্রকৃতির শক্তিগর্বলর মৃত্ প্রতিমা হিসেবে; তারা সামাজিক বৈশিষ্ট্য অর্জন করতে লাগল এবং সামাজিক শক্তিগ্রলির মৃত্ প্রতিমা হয়ে উঠতে লাগল, সেই শক্তিগ্রলি প্রকৃতির ভৌতিক শক্তিগ্রলির মতোই সমান ভীতিজনক ও দ্বর্বোধ্য ছিল। নতুন ঈশ্বরতত্ত্বগত মতবাদগর্বল রাজা ও দাস-মালিক উপরমহলের লোকদের উপরে দেবত্বারোপ করেছিল এবং দাসপ্রথার গ্রণগান করেছিল। অন্যান্য মতবাদ জগৎকে ব্যাখ্যা করত 'ঐশ্বরিক ইচ্ছার' মূত तू भ वरल, এवर ভগবানদের দ্বারা পৃথিবী স্থিত, পার্থিব অস্তিত্বের অচিরস্থায়ী চরিত্র ও 'আত্মার' অমরত্ব প্রচার করত। সেই সঙ্গে, উৎপাদিকা শক্তিগর্নালর বিকাশ — কৃষি ও সেচকমেরি বৃদ্ধি, প্রাচীন প্রাচ্যে নির্মাণ সংক্রান্ত ক্রিয়াকলাপ, উৎপাদনের অন্যান্য শাখার আত্মপ্রকাশ — গাণিতিক ও জোতির্বিদ্যাগত জ্ঞানকে, এবং বলবিদ্যা, রসায়ন ও বস্ত-উপকরণ নিয়ে কাজের ক্ষেত্রে ব্যবহৃত কৃৎকৌশলের কিছু, কিছু, তথ্যকেও সণ্ডিত ও প্রণালীবদ্ধ করতে সাহায্য করেছিল। হস্তশিলপ, বাণিজ্য ও বিজ্ঞানের বিকাশসাধনের জন্য, এবং দাস-মালিক উপরমহলের যে রক্ষণশীল অভিজাত গোষ্ঠীগর্বালর সামাজিক বদ্ধাবস্থা বজায় রাখায় স্বার্থ ছিল তাদের বিরুদ্ধে দাস-মালিক সমাজের প্রগতিশীল শক্তিগুলির সংগ্রামে প্রার্থামক বৈজ্ঞানিক জ্ঞান হিসেবে গড়ে উঠেছিল বস্থবাদী বিশ্ব দ্ৰিটভঙ্গি।

বস্থুবাদের বিরুদ্ধে সংগ্রামে, প্রতিক্রিয়াশীল দাসমালিক উপরমহলের প্রতিনিধিরা প্রিবীতে ঘটমান
প্রক্রিয়াগর্নলির বস্থুবাদী ব্যাখ্যার বিপ্রতীপে ধর্মের
যাথার্থ্য প্রতিপাদন করার জন্য ভাববাদী ধারণাগর্নলিকে
বিশদ করতে শ্রুর্ করেছিল। তাই, বস্থুবাদ ও
ভাববাদের মধ্যে অন্তহীন, অপ্রশমিত সংগ্রাম চলছে
সেগর্নলির উদ্ভবের সময় থেকেই।

## ২। দাস-মালিক সমাজে বস্থুবাদ ও ভাববাদের মধ্যে সংগ্রাম

পূথিবী সম্বন্ধে বস্তুবাদী অভিমতের মূল রয়েছে অতি প্রাচীনকালে। খ্রীষ্টপূর্ব ৩য় সহস্রাব্দের শেষে ও ২য় সহস্রাব্দের শ্রর্তে তা মিশর ও ব্যাবিলোনিয়ায় রূপ পরিগ্রহ করতে শ্রর্ করেছিল।

দাস-মালিক উপরমহলের বিশ্ব দ্ভিভিঙ্গির উপরে প্রগতিশীল চিন্তন একেবারে গোড়ার দিকে যে আঘাত-গ্রনি হেনেছিল, সেগর্নলি চালিত ছিল মৃত্যুর ওপারে জীবনের ধর্মার মতান্ধতার বিরুদ্ধে, সেকালের সমগ্র সমাজব্যবস্থার অবিচারের বিরুদ্ধে। প্রাচীন মিশারীয় সংস্কৃতির স্মারক নিদর্শনগর্নলি থেকে দেখা যায় যে কিছ্র কিছ্র চিন্তক প্রাকৃতিক ব্যাপারসম্বহের বস্তুবাদী উৎসগ্রনি সম্বন্ধে তখনই আন্দাজ করতে শ্রুর করেছিলেন। তাই, কেউ কেউ সমস্ত জীবন্ত প্রাণীর উৎস হিসেবে ঠান্ডা জলের কথা উল্লেখ করেছিলেন, অন্যরা বলেছিলেন যে স্থান ও সমস্ত জিনিস বার্বতে পরিপূর্ণ।

প্রাচীন মিশর ও ব্যাবিলোনিয়ায় যে আদিতম দ্বতঃস্ফ্রতভাবে বস্তুবাদী ও নিরীশ্বরবাদী অভিমত গড়ে উঠতে শ্বর্ করেছিল, তা প্রচলিত ধর্মীয়-ভাববাদী অভিমতে আচ্ছন থাকলেও, প্রাচীন প্থিবীতে বিজ্ঞান ও বস্তুবাদী চিন্তার পরবর্তী বিকাশের উপরে সেগর্বলর ফলপ্রস্থ প্রভাব নিঃসন্দেহে অত্যন্ত তাৎপর্যপূর্ণ ছিল।

প্রাচীন ভারত ও চীনে দর্শনে বস্থুবাদী ও ভাববাদী ধারা গ্রহণ করেছিল আরও সংবদ্ধ রূপ।

প্রাচীন ভারতে দর্শনের উদ্ভব হয় খ্রীঃ প্রঃ
প্রথম সহস্রাব্দের মধ্যভাগ নাগাদ। ধর্মীয় ও পোরাণিক
অভিমতের প্রাধান্যের সেই সময়েও — বেদ\* ও
উপানষদে যার প্রতিফলন ঘটেছে — দার্শনিক চৈতন্যের
প্রথম উপাদানগর্বাল আত্মপ্রকাশ করতে শ্রুর্ করেছিল
এবং আদিতম দার্শনিক মতবাদগর্বাল — ভাববাদী ও
বস্তুবাদী উভয়বিধ — র্প পরিগ্রহ করিছল।

ভারতে প্রাচীনতম বস্তুবাদী দার্শনিক ধারা ছিল শ্ববি বৃহস্পতির প্রতিষ্ঠিত লোকায়ত (বা চার্বাকপন্থীদের ধারা)। চার্বাকপন্থীরা মনে করতেন যে প্রথিবী বস্তুগত এবং চারটি মোল উপাদানে গঠিত: আগ্ন, জল, বায়, মৃত্তিকা ('তেজ, অপ্, মর্ং, ক্ষিতি')। মান্ব সমেত সমস্ত জীবন্ত প্রাণীও এই উপাদানগর্নলি দিয়ে গঠিত বলে তাঁরা মনে করতেন। মৃত্যুর পর জীবদেহগর্নল নন্ট হয়ে এই উপাদানসম্হে মিশে যায়। চার্বাকপন্থীরা এক ঈশ্বর, আত্মার অমরত্ব ও পরলোক সংক্রান্ত ধর্মাঁর ধারণাগর্নলির সমালোচনা করেছিলেন, এবং প্রমাণ করতে চেষ্টা করেছিলেন যে শরীরের মৃত্যুর সঙ্গে সঙ্গে চিতন্যও অদ্শ্য হয়। সেই জন্যই তাঁরা প্রক্রেশ্বর

<sup>\*</sup> বেদ — ভারতীয় সাহিত্যের প্রাচীন নিদর্শন, তাতে ধর্মীয় বিশ্ব দ্বিউভিঙ্গি এবং প্রথিবী, মান্ব ও নৈতিক জীবনধারা সম্বন্ধেও কিছ্ব দার্শনিক চিন্তা অভিব্যক্ত হয়েছে। উপনিষদ — দার্শনিক অংশ, খ্রীঃ প্রঃ ১০০০ সাল নাগাদ সংযোজিত।

চার্বাকপন্থীদের বস্তুবাদ তাঁদের নিরীশ্বরবাদের সঙ্গে র্ঘনিষ্ঠভাবে সংযুক্ত ছিল। তাঁরা একটি ঈশ্বরের অস্তিত্ব অস্বীকার করতেন এবং মনে করতেন যে প্রিথবী কোনোর্প দৈব তত্ত্বাবধাননিরপেক্ষ এবং তা বিকশিত হয় তার স্বকীয় নিমিত্তগত সংযোগ অনুযায়ী। এক অতি-পাথিব স্বর্গ ও নরকের অস্তিত্ব তাঁরা অস্বীকার করতেন, এই মত পোষণ করতেন যে স্বর্গ হল স্বখভোগ, আর নরক — কণ্টভোগ। চার্বাকপন্থীরা তাঁদের নীতিশাস্তে\* অন্মান করে নিয়েছিলেন যে কল্টভোগ প্ররোপ্রার দ্রে করা যায় না, কিন্তু ন্যুনতম মাত্রায় নামিয়ে আনা যায়, পক্ষান্তরে সুখ বাড়িয়ে তোলা যায় চরম মাত্রা পর্যস্ত। কিন্তু তাঁদের নীতি-শাস্তের মর্মাবস্তু মোটেই ইন্দ্রিস,খসন্ধান ছিল না, বরং ছিল সকলের স<sub>ন্</sub>খের জন্য এক য**্**ক্তিসংগত দাবি। প্রাচীন ভারতের অন্যান্য চিন্তাধারাতেও বস্তুবাদী প্রবণতাগর্বল কিছর্টা পরিমাণে প্রকাশ পেয়েছিল। যেমন, কপিল খাষি-কর্তৃক ৬০০ খনীঃ প্র নাগাদ প্রতিষ্ঠিত সাংখ্য-দর্শন জগৎকে ব্যাখ্যা করেছিল এক বন্তুগত উৎস থেকে। এর প্রতিনিধিরা প্রথবীকে দেখেছিলেন বস্তুগত হিসেবে, এক বিশ্বজনীন আদি বন্তু-নিদান (প্রকৃতি) থেকে ক্রমে ক্রমে বিকাশমান

<sup>\*</sup> নীতিশাক্ষ — সামাজিক চৈতনোর একটি রুপ হিসেবে, মানবিব ক্রিয়াকলাপের এক গ্রুর্পপূর্ণ দিক হিসেবে ও সমাজ-জীবনের এক স্নিদিশ্টি ব্যাপার হিসেবে নৈতিকতাকে যে শাক্ষে বিবেচনা করা হয়।

হিসেবে। সাংখ্য-দর্শনের স্ত্রায়িত অন্যতম প্রতিজ্ঞা —
এই প্রতিজ্ঞা যে গতি, স্থান ও কাল বস্তুর গ্লে-ধর্ম
এবং বস্তু থেকে অবিচ্ছেদ্য — প্রাচীন ভারতীয় দর্শনে
একটি বড় কৃতিত্ব ছিল। কিন্তু আমাদের যুগের
শারুতে সেই দর্শনিধারা ভাববাদের বিরুদ্ধে সংগ্রামে
নতিস্বীকার করেছিল। তাই, আপোস হিসেবে তা
বস্তু-নিরপেক্ষ পৃথক পৃথক আত্মার (প্রের্ষ) অস্তিত্ব
মেনে নিয়েছিল।

প্রাচীন ভারতীয় দর্শনের বিকাশের সঙ্গে সঙ্গে,

মোল উপাদানসম্হের (অগ্নি, বায়, জল ও ম্তিকা)
মিলন হিসেবে বস্থু সম্বন্ধে ধারণাগর্নল প্রতিস্থাপিত
হয়েছিল প্থিববার এক পারমাণবিক গঠনকাঠামো
সংলান্ত আরও বিকশিত বস্তুবাদী ধারণাসম্হ দিয়ে।
ন্যায় ও বৈশেষিক দার্শনিক ধারা এই ধারণার
বিকাশ ঘটিয়েছিল যে ঈথর, স্থান ও কালে অন্তর্গত
জল, বায়, আগ্ন ও ম্তিকার গ্লগতভাবে বহুবিধ
কণিকা (অগ্ন) দিয়ে প্রথবী গঠিত। তাদের কাছে
অগ্ন হল চিরন্তন, অস্জনীয় ও অবিনশ্বর, আর
সেগ্নলি যে সমস্ত পদার্থ গঠন করে তা পরিবর্তনীয়.

এমন কি গোঁড়া ধর্মীয় ও ভাববাদী ধারা ও মতবাদের উপরেও (মীমাংসা, জৈনধর্ম, বৌদ্ধর্মা, ইত্যাদি) বস্তুবাদী ভাব-ধারণাগর্নালর প্রবল প্রভাব পড়েছিল। যেমন, ভাববাদী ধর্মীয় দার্শনিক ধারা মীমাংসা বৈদিক আচারপরায়ণতা, ধর্মান্কান, আত্মার অমরত্ব, প্রভৃতিকে সমর্থন করলেও প্থিবীর বাস্তবতাকে

অস্থির ও অচিরস্থায়ী।

স্বীকার করেছিল, যে প্থিবীর অস্তিত্বের জন্য কোনো স্রন্থী দরকার হয় নি, তার অস্তিত্ব সর্বদাই ছিল এবং তা 'কর্ম'-এর স্বতন্ত্র নিয়ম-শাসিত অণ্ম্বাল দিয়ে গঠিত।

ভারতে দাস-মালিক ব্যবস্থার পতনের সঙ্গে সঙ্গে ভাববাদের চরম অতীন্দ্রিয়বাদী রূপগ্নলির বিস্তৃতি ঘটে।

প্রাচীন চীনে, ভারতের মতোই, দাসপ্রথার উদ্ভব ও বিকাশের সঙ্গে সঙ্গে গঠিত হয়েছিল দ্বটি বিশ্ব দ্বিভিজিপ্ত: বন্ধুবাদী ও ভাববাদী।

কনফুসিয়াস (খ্রীঃ প্র ৫৫১-৪৭৯) চৈনিক সংস্কৃতির বিকাশে গ্রন্থপূর্ণ অবদান রেখেছিলেন। এক নীতিশাস্ত্রগত-রাজনৈতিক মতবাদের প্রতিষ্ঠাতা হিসেবে তিনি বিখ্যাত। তাঁর মতবাদের ভিত্তি ছিল জেন-এর (মানবিকবাদ) নীতিশাস্ত্রগত ধারণা, যা সমাজে ও পরিবারে মান্বের মধ্যেকার সম্পর্ককে নির্ধারণ করত, এবং বয়সে তথা সামাজিক মর্যাদায় জ্যেন্ডদের প্রতি ভালোবাসা ও শ্রন্ধার কথা বলত। কনফুসিয়াস বলেছিলেন যে প্রত্যেক মান্বের উচিত ক্ঠোরভাবে তার সামাজিক স্থান-মর্যাদা অন্ব্যায়ী কাজ করা; তিনি পারম্পরিক মহান্ত্রতা এবং জ্ঞান ও শিক্ষার মধ্য দিয়ে আজোংকর্যসাধনের কথা বলেছিলেন। ব্যক্তিদের নৈতিক শিক্ষা সম্বন্ধে, খণ্ড-বিখণিডত

ব্যক্তিম্বের নৈতিক শিক্ষা সম্বন্ধে, খণ্ড-বিখণ্ডিত চীনের একীকরণ সম্বন্ধে, ও জ্ঞানের উপযোগিতা সম্বন্ধে তাঁর যুক্তিসহ চিন্তা এক ইতিবাচক ভূমিকা পালন করেছিল। কিন্তু তাঁর মতবাদের প্রগতিশীল ধ্যানধারণার পাশাপাশি, তিনি প্র'প্রব্রুষ প্রজা প্রচার করেছিলেন, ঐতিহ্যগত ধর্মীর অনুষ্ঠানগর্নার পক্ষ সমর্থন করেছিলেন, এবং বিশ্বাস করতেন যে মান্বের ভবিষ্যাৎ প্রেই নিয়তিনিধারিত।

মো ত্জ্ব (খ্রীঃ প্র ৪৭৯-৩৮১) ছিলেন প্রাচীন চীনের আরেকজন মহান চিন্তানারক। কনফুসীয়পন্থীদের প্রতিতুলনায়, তিনি এই মত পোষণ করতেন যে নির্য়াত বলে কিছ্ব নেই। রাজ্যগ্রাসী যুব্ধের তিনি নিন্দা করেছিলেন এবং রাজ্য্রে-রাজ্ফ্রে শান্তির কথা বলেছিলেন।

মো ত্জ্বর অবধারণার তত্ত্বই বস্থুবাদের কিছ্ব কিছ্ব উপাদান ছিল, পরে সেগ্বলির বিকাশ ঘটান তাঁর অনুগামীরা।

পরবর্তাকালে, লাও ত্জ্ব (খ্রীঃ প্রঃ ৬৯-৫ম
শতাবদী) কর্তৃক প্রতিষ্ঠিত তাওবাদের দর্শনে বস্তুবাদী
বিশ্ব দ্ভিউজির বিকাশ ঘটানো হয়। লাও ত্জ্ব
ও তাঁর অনুগামীরা প্থিবীকে চিরন্তন বলে
দেখতেন এবং মনে করতেন যে তা রয়েছে নিয়ত গতি
ও পরিবর্তনের অবস্থায়। তাঁরা মনে করতেন, সেই
গতি নির্ধারিত ও প্রিচ্ছালত হয় প্রকৃতির নিয়ম,
ত্যও দিয়ে।

সাদাসিধা বস্তুবাদী ভাবধারণার আরও বিশদীকরণ করেন অন্যতম শীর্ষ স্থানীয় কনফুসীয়পন্থী হ্স্ন ত্জ্ব (আন্. খ্রীঃ প্রঃ ২৯৮-২৩৮)। অন্য কনফুসীয়পন্থীদের বিপরীতে, তিনি মনে করতেন যে গগনের কোনো চৈতন্য নেই এবং তা প্রকৃতির অংশ;

এই প্রকৃতির মধ্যে তিনি অন্তর্ভুক্ত করেছিলেন স্বর্ণ, **हन्त्र, नक्का, अजू, जात्ना-जन्नकात्र, वाग्न, ७ वृष्टित्कछ।** তিনি মনে করতেন, গাগনিক ব্যাপারগর্বল ঘটে নিদিশ্ট প্রাকৃতিক নিয়ম অনুযায়ী, এবং গগনের এমন কোনো 'ইচ্ছাশক্তি' নেই যা মান,ষের ভাগ্য নির্ধারণ করতে পারে। হ্সুন ত্জু এই মত পোষণ করতেন যে, জীবজন্তুর প্রতিতুলনায়, মান্য তাদের প্রচেষ্টা একত্র করতে পারে ও সামাজিক জীবন যাপন করতে পারে। জন্মগতভাবেই অহংবাদী, প্রত্যেকটি মান্বকে কনফুসীয় নীতিশান্তের মর্মচেতনায় শিক্ষিত করাই মহাজ্ঞানীর কর্তব্য। আরেকটি গ্রর্ত্বপূর্ণ চিন্তা এই যে মান্ত্র পারিপাশ্বিক জগৎকে অবধারণা করতে পারে এবং সেই জ্ঞানকে নিজের স্বার্থে ব্যবহার করতে পারে। অবধারণা শ্রুর হয় সংবেদন থেকে, কিন্তু তা নির্মান্তত হয় চিন্তনের দ্বারা, যা ক্রিয়া করে প্রাকৃতিক নিয়ম অনুযায়ী।

আমাদের যুক্রের শ্রুর্তে, প্রাচীন চৈনিক সমাজ গভীর সংকটের মধ্য দিয়ে গিয়েছিল, যা ধর্ম, অতীন্দ্রিরবাদ, ইন্দ্রজাল ও ভাগ্য-গণনার অবস্থানগর্মালকে শক্তিশালী করেছিল। ধর্ম ও অতীন্দ্রিরবাদের বিরুদ্ধে সংগ্রামে বস্থুবাদও বিকশিত হয়েছিল। য়েমন, সেই সময়ের অসামান্যতম বস্থুবাদী ওয়াং চুং (২৭-১০৪ খ্রীঃ) বলেছিলেন যে প্রথিবী চিরন্তনভাবে চলমান এক বস্থুগত পদার্থ, চ্'ই দিয়ে গঠিত, আর তাও হল খোদ প্রকৃতিরই ধরন। সকল জিনিসেরই জন্ম হয় দ্বিট চ্'ই-র মিথজ্ফিয়ার দ্বারা: প্রথিবীর বিভিন্ন পদার্থের

র্পের মধ্যে তা থাকে তন্ত্ত, গাগনিক ও ঘনীভূত।
মান্যকে তিনি দেখেছিলেন বস্তুগত পদার্থ দিয়ে গঠিত
এক প্রাকৃতিক সন্তা হিসেবে। রক্ত সঞ্চলনের মধ্য দিয়ে
মানবদেহে এক প্রাণশক্তি, বা পরমাত্মা, উৎপন্ন হয়।
একজন লোকের মৃত্যু হলে তার অস্তিত্বের অবসান
ঘটে। ওয়াং চুং-এর বস্তুবাদ ছিল সাদাসিধা ও
আধিবিদ্যক।

তাই, মানবেতিহাসে দর্শন প্রথম আত্মপ্রকাশ করেছিল প্রাচীন প্রাচ্যের দেশগর্দাতে: মিশর, ব্যাবিলোনিয়া, ভারত ও চীনে। শ্রুর, থেকেই তা বিভক্ত ছিল বস্তুবাদী ও ভাববাদী ধারায়। প্রাচীন দার্শনিকদের স্বতঃস্ফৃত বস্তুবাদী অভিমতের মূল নিহিত ছিল আদিম মান্বের 'সাদাসিধা বাস্তববাদের' মধ্যে। প্রাচীন প্রাচ্যের ভাববাদী মতবাদগর্দা আভ্যন্তরিকভাবে পরস্পরবিরোধী ছিল, তার মধ্যে প্রায়শই ছিল স্বতঃস্ফৃত দ্বালিক্ক চিন্তনের উপাদানসমূহ।

খ্রীঃ প্রঃ ৬ন্ট শতাব্দী থেকে দর্শনের অত্যন্ত দ্রুত বিকাশ ঘটেছিল প্রাচীন গ্রীসে। সেখানেও বন্ধুবাদী দ্বিভার্জি আত্মপ্রকাশ করেছিল ধর্মের বিরুদ্ধে তীর সংগ্রামের মধ্যে এবং তাতে প্রতিফলিত হরেছিল দাসমালিক শ্রেণীটির প্রগতিশীল শুরগর্মলির স্বার্থ। প্রাচীন গ্রীক বন্ধুবাদী দর্শনের প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন মিলেসীয় ধারার প্রতিনিধিরা: মিলেটাসের টেলস (আন্. খ্রীঃ প্রঃ ৬২৪-৫৪৬) ও আনাক্সিমান্দর (আন্. খ্রীঃ প্রঃ ৬২০-৫৪৬) ও আনাক্সিমেনিস (আন্. খ্রীঃ প্রঃ ৫৮৫-৫২৫)।

টেলসের মতে, জল হল সমগ্র মহাবিশ্বের একটিমার বস্থুগত উপস্তর। জলই সকল জিনিসের উৎস, এবং সব কিছ্ব শেষ পর্যস্ত জলে পরিণত হয়।

আনাক্সিমান্দর প্থিবীর উৎপত্তি-নির্ণয় করেছিলেন, তিনি যাকে বলেছিলেন 'আপেইরন' (অনন্ত), তাই থেকে; এই অনন্ত এক অনিদিশ্ট পদার্থ, যা বস্তুনিচর ও ব্যাপারসম্বের জন্ম দের গতির মধ্য দিরে এবং 'শ্রুক্ক' ও 'সক্তি', 'তপ্ত' ও 'শীতলের' মতো বিপরীত গ্রুণার্নিতে প্থগ্ভবনের মধ্য দিয়ে। বস্তুনিচয় কিছ্র কালের জন্য আত্মপ্রকাশ করে ও বিদ্যামান থাকে, তার পর একই কারণে নন্ট হয়ে যায় ও অদ্শ্য হয়, আবার পরিণত হয় অনন্তে। আনাক্সিমান্দরের মতে, প্থিবীতে এক অবিরাম সঞ্চলন আছে, সেই সঞ্চলন চলাকালে কিছ্র কিছ্র বস্তু অনন্ত থেকে উদ্ভূত হয়, এবং অন্যগর্লি আবার নন্ট হয়ে অনন্তে মিলিয়ে যায়। তাই, আনাক্সিমান্দর তাঁর বস্তুবাদী য্রক্তিধারা অন্বসরণ করতে গিয়ে প্থিবীকে উপিচ্ছিত করতে চেন্টা করেছিলেন এক দ্বান্দ্রক আলোকে, গতির মধ্যে।

ইন্দ্রিরগোচর বস্তুনিচয়ের চরিত্র সম্বন্ধে আনাক্সিমেনিসও অন্বর্প মত পোষণ করতেন। তিনি মনে করতেন যে প্থিবীতে বিদ্যমান সব কিছ্রই মুল নির্মাণ-উপাদানটি হল বায়্ব, যার গতির ফলে প্থক প্থক বস্তু আবির্ভূত ও অদ্শ্য হয়।

আরেকজন প্রাচীন গ্রীক দার্শনিক, ইফিসাসের হেরাক্লিটাস (আন্. খ্রীঃ প্: ৫৩০-৪৭০) প্রথিবী সম্বন্ধে বস্তুবাদী অভিমতের বিকাশের ক্ষেত্রে যথেগট অবদান রেখেছিলেন। তিনি প্থিবীর উৎপত্তি-নির্ণয় করেছিলেন অগ্নি থেকে, যার ফলে বস্তুনিচয়ের আত্মপ্রকাশ ও বিলন্ধি ঘটে। তিনি বলেছিলেন, প্থিবী কারও দ্বারা স্ভ নর, তার অস্তিত্ব আছে বাহ্যিকভাবে, কোনো অতিপ্রাকৃত শক্তি-নিরপেক্ষভাবে। তা কোনো ভগবান বা মান্বের দ্বারা স্ভ হয় নি, ছিল, আছে এবং থাকবে 'পরিমাপান্রগ প্রজন্লিত ও পরিমাপান্রগ নির্বাপিত এক চিরজীবস্ত অগ্নি' হিসেবে।

হেরাক্লিটাস বার বার জাের দিয়েছিলেন এই ধারণাটার উপরে যে প্থিবী রয়েছে নিয়ত গতি ও পরিবর্তনের মধ্যে, 'বিবাদ' হল গতির উৎস, এবং বিপরীতসম্হ একটি অপরটিতে পরিবর্তিত হতে পারে। তিনি দ্বান্দ্রিক নীতির ধরনে একটা কিছ্ম স্ত্রবদ্ধ করেছিলেন, তাতে প্রকৃত অবস্থা কিছম্টা পরিমাণে প্রতিফলিত হয়েছিল, যদিও সেগ্মিল বৈজ্ঞানিক জ্ঞান-ভিত্তিক ছিল না।

পরে, বস্থুবাদী দর্শনকে সবচেয়ে গভীরভাবে বিকশিত করেন ডেমোক্রিটাস (খ্রীঃ প্রঃ ৫ম শতাবদী), তিনি বস্থুর গঠনকাঠামোর পারমাণবিক তত্ত্ব স্ত্রবদ্ধ করেন। তিনি বলেন, প্থিবী গঠিত পরমাণ্য দিয়ে এবং যে স্থানের (শ্না) মধ্য দিয়ে সেগর্মলি যায় সেই স্থান দিয়ে। সেই শ্নো চলতে চলতে পরমাণ্যালি মিলিত হয় এবং একর সংবদ্ধ হয়ে বিভিন্ন পদার্থ গঠন করে। যা কিছ্বর অস্থিত্ব আছে সে সবই পরমাণ্যালি দিয়ে গঠিত। মানবাত্মাও নিদিপ্ট কতকগর্মল পরমাণ্যর সম্মিলন এবং শরীরের মৃত্যু

হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে সেগন্লি অদ্শ্য হয়ে যায়। শরীর ও আত্মার মৃত্যু হল অঙ্গ-উপাদান প্রমাণ্নগ্নির বিন্ফি।

ডেমোফিটাস ও অন্যান্য দার্শনিকের বস্তুবাদী অভিমতের বিরোধিতা করেছিলেন প্রাচীন গ্রীসের ভাববাদী দার্শনিক প্লেটো (খন্নীঃ প্রঃ ৪২৭-৩৪৭)।

তাঁর তত্ত্ব প্থিবীকে বিভক্ত করা হয়েছিল পরম ভাব দিয়ে গঠিত এক বাস্তব প্থিবীতে এবং এক অবাস্তব প্থিবীতে, যে প্থিবীর অন্তর্ভুক্ত হল প্থক প্থক সংবেদজ পদার্থ, এবং যা বাস্তব প্থিবীর এক ছারা মাত্র, ভাবধারণার জগং।

তিনি মনে করতেন, ভাবধারণার জগণটি 'পরম শ্ভ'-এর ধারণা দিয়ে একটিমান্ত সমন্ত্রে সংবদ্ধ এবং চিরন্তন, পক্ষান্তরে পৃথক পৃথক পদার্থ ও ব্যাপারগর্মল অচিরন্থায়ী ও সামারক। কোনো ভাবের সঙ্গে তার মিলনের ফলে সেগর্মলর উদ্ভূত হয় আকারহীন, অনিদিশ্টি বস্তু থেকে, এবং সেই ভাব যে পদার্থটিকে গঠন করেছিল সেটি ছেড়ে চলে বাওয়া মান্তই সেগ্রেলিলোপ পায়। স্লেটোর মতে, প্রকৃত বস্তুনিচয় ও ব্যাপারসমূহ সৃষ্ট হয় ভাবের দ্বারা, যার সর্বশেষ উৎসক্ষয়র। প্লেটোর দর্শন ও ধর্মের মধ্যে সংযোগ, তার ভাববাদী চরিত্র স্কুপ্রত।

প্রাচীন গ্রীক দর্শন তার চরম শিখরে পেণছৈছিল আরিস্টটলের (খ্রীঃ প্র ৩৮৪-৩২২) রচনায়। তার আগেকার চিন্তকরা যা কিছ্ব করেছিলেন, তার সব কিছ্বে সারসংক্ষেপ করেছিলেন ও বিকাশ ঘটিয়েছিলেন আরিস্টটল। তাঁর রচনাগ্মলি বেণ্টন করেছে বাস্তবের সমস্ত দিককে: প্রকৃতি, মানবসমাজ ও জ্ঞানকে।

আরিস্টটল মনে করতেন যে সমস্ত জিনিসের উন্তব হয় এক বন্ধুগত উপস্তর থেকে, সেই উপস্তর আকৃতিহীন ও অনিদিশ্টি, অর্থাং, অস্তিম্বের এক নিহিত শক্তির চেয়ে কার্যত বেশি কিছ্ব নয়। সেই নিহিত শক্তি একটি প্রকৃত সংবেদজ জিনিসে পরিণত হয় একমাত্র তখনই, যখন বন্ধু তার সংজ্ঞা-নির্পক কোনো র্পের সঙ্গে মিলিত হয়।

সেই অভিমতটি সারগতভাবে বস্তুবাদী, কিন্তু তার গ্রন্তর ব্রটিও আছে। আরিস্টটল বস্তুগত উপস্তরকে গতি থেকে প্থক করেছিলেন, যে গতি বাইরে থেকে প্রবিষ্ট হরেছিল রুপের দ্বারা। বস্তুর রুপান্তরণ, এক অনিদিশ্ট অবস্থা থেকে নিদিশ্ট অবস্থায় পরিবর্তন, এবং তার পর এক অবস্থা থেকে আরেক অবস্থায় পরিবর্তনের চ্ড়ান্ত উৎস হল গতির প্রথম কারণ হিসেবে ঈশ্বর। এই সব কিছ্বই দেখার যে আরিস্টটলের তত্ত্ব ছিল অসংগতিপূর্ণ এবং ডায়ালেকটিকসের উপাদান আর বস্তুবাদী প্রবণতার পাশাপাশি তাতে ছিল আর্থিবিদ্যক ও ভাববাদী প্রবণতার উপাদানগর্নল।

আরিস্টটলের মৃত্যুর পরে প্রাচীন গ্রীক দর্শনের অবনতি ঘটে, তার কারণ ছিল দাস-মালিক রাজ্টের সাধারণ সংকট এবং বস্তুবাদ ভাববাদ ও অতীন্দ্রিরবাদকে স্থান ছেড়ে দিতে থাকে।

4-849

## ৩। মধ্যম্গীয় দশনে বন্ধুবাদ ও ভাববাদের মধ্যে সংগ্রাম

মধ্যয়্গে ধর্মের ছিল সর্বাময় কর্তৃত্ব, সমাজে আজিক জীবনের প্রত্যেক ক্ষেত্রের উপরেই তার ছাপ ছিল। সেই যাগে দর্শন অধঃপতিত হয়ে পরিণত হয়েছিল ঈশ্বরতত্ত্বের সেবাদাসীতে। তার উদ্দেশ্য ছিল যাজকীয় আপ্তবাক্যগালের যাথার্থ্য প্রতিপাদন করা, সেগালের সত্যতা ও অপরিবর্তানীয়তা প্রমাণ করা। সেই জন্যই সমস্ত দার্শনিক সমস্যারই ছিল একটা ধর্মীয় আভা।

মধ্যয়্গীয় দার্শনিকরা সামান্য ভাবধারণা ও সংবেদজ জগতের স্বতন্ত্র পদার্থগ্রলির মধ্যে পরস্পরসম্পর্কের দিকে বিশেষ মনোযোগ দিয়েছিলেন। সেই সময়ে দর্শনের বর্নিয়াদি প্রশেনর উত্তর দেওয়ার চেণ্টা এবং বস্তুবাদ ও ভাববাদের মধ্যেকার সংগ্রাম সংযুক্ত ছিল সামান্য ও স্বতন্তের মধ্যে, সামান্য ভাবধারণা ও স্বতন্ত্র প্থক পদার্থের মধ্যে পরস্পরসম্পর্কের প্রশেনর সঙ্গে।

ভাববাদীরা দাবি করতেন যে সামান্যের অস্তিত্ব থাকে স্বতন্ত্র পদার্থগর্লি থেকে নিরপেক্ষভাবে, এবং স্বতন্ত্র পদার্থগর্লির আগে, তা সংযুক্ত ছিল ঈশ্বরের সঙ্গে। বিভিন্ন স্বতন্ত্র পদার্থের কথা বলতে গেলে, সেগর্মলি শেষ পর্যন্ত ঈশ্বর-কর্তৃক স্ভা। সেই অভিমতের অধিবক্তাদের বলা হত বাস্তববাদী, কেননা তাঁরা সামান্য ধারণাগ্মালর বাস্তব অস্তিত্ব ধরে নিয়েছিলেন এবং তা প্রতিপাদন করতে চেষ্টা করেছিলেন।

বস্তুবাদীরা ঘোষণা করেছিলেন যে সামান্য একটা বাস্তব হিসেবে থাকতে পারে না, কিংবা, অধিকন্তু, স্বতন্ত্রের আগে তার অস্তিত্ব থাকতে পারে না। তাঁরা বলতেন, বাস্তবিকই যেগ্র্লির অস্তিত্ব রয়েছে সেগ্র্লিল শ্বধ্ব স্বতন্ত্র পদার্থ, আর সামান্য একটা নামের চেয়ে বেশি কিছ্ব নয়, যা কোনো কিছ্বকে প্রতিফলিত করে না এবং তাই বাস্তবে তার অস্তিত্ব নেই। সেই অভিনতের অধিবক্তাদের অভিহিত করা হত সংজ্ঞাবাদী বলে, কেননা তাঁরা সামান্যের অস্তিত্ব অস্বীকার করতেন এবং বলতেন যে তা একটা সংজ্ঞার চেয়ে বেশি কিছ্ব নয়।

১০শ শতাবদীর কয়েকজন স্কল্যাস্টিক\* সংজ্ঞাবাদী
আর বাস্তবাদীদের মধ্যেকার ব্যবধান কমিয়ে আনার
চেণ্টা করেছিলেন। যেমন, মধ্যয়্গের অন্যতম
শীর্ষস্থানীয় স্কল্যাস্টিক টমাস আকুইনাস (১২২৬১২৭৪) তাঁর সন্তার মতবাদে বলেছিলেন যে সমস্ত
সন্তা — প্রকৃত ও বিভব উভয়তই — শাধ্য প্রক্,
স্বতন্ত্র বস্তুনিচয়েরই সন্তা হতে পারে। এর প সন্তাকে
তিনি বলেছিলেন সন্তু। তাঁর শিক্ষা অনুযায়ী, বস্তু
র্প-নিরপেক্ষভাবে থাকতে পারে না, অথচ র্প থাকে
বস্তু-নিরপেক্ষভাবে। প্রাকৃতিক জগতের ভোঁতিক বস্তুনিচয়

<sup>\*</sup> স্কল্যাস্টিসিজম — এক ধরনের ধর্মীয় দর্শন, তাতে প্রাধান্য ছিল ঈশ্বরতত্ত্বের।

সর্বদাই বস্তুর সঙ্গে রুপের এক যুগ্মতা। যা বস্তুগত তা পরম রুপে, অর্থাৎ ঈশ্বর-নিরপেক্ষভাবে থাকতে পারে না।

ঈশ্বরের অস্তিত্ব 'প্রদর্শন' করতে গিয়ে, টমাস আকুইনাস ঈশ্বরের ধারণা থেকে শ্বর্ব করেন নি, শ্বর্ব করেছিলেন এই ঘটনা থেকে যে প্রত্যেক ব্যাপারেরই নিজস্ব কারণ থাকে। তিনি বলেছিলেন, কারণগ্বলির সির্ণাড় বেয়ে উঠতে-উঠতে আমরা এসে পেণছই সমস্ত বাস্তব প্রক্রিয়া ও ব্যাপারের পরম কারণ ঈশ্বরের প্রয়োজনীয়তা বিষয়ে উপলব্বিতে।

টমাস আকুইনাসের মতে, বিচারবর্দ্ধি সংবেদনগর্বালর সঙ্গের সংঘ্রক্ত, তাই একমাত্র ভৌত জগৎকে জানাই সম্ভব, অথচ অতিভৌত জগৎ অজ্ঞের, বস্তুনিচয়ের অস্তঃসার মান্ব্যের বোধাতীত। চিন্তা ও বাস্তবের মধ্যে পর্যাপ্ত কোনো আদান প্রদান হতে পারে না। সামান্য হল আমাদের মনের জাতক, কিন্তু তা মনের বাইরে বিদ্যমান বাস্তবের সঙ্গে সংঘ্রক্ত। তাই, তিনি সিদ্ধান্ত করেছিলেন, সামান্য থাকে স্বকীয়ভাবে।

ধর্মীয় শিক্ষার ব্যাপারে দর্শনের সহায়ক ভূমিকাকে টমাস আকুইনাস তত্ত্বগতভাবে প্রতিপাদন করতে চেণ্টা করেছিলেন। তাঁর মতে, দর্শন ঈশ্বরতত্ত্বের মতো একই কাজ সম্পন্ন করে, যথা, তা ধর্মীয় মতগর্নল অন্মান ও প্রতিপাদন করে, কিন্তু ভিন্নভাবে। ঈশ্বরতত্ত্ব এই ধর্মমতগর্নল পায় সরাসরি ঈশ্বরের কাজ থেকে, আর দর্শন পায় ঈশ্বরের স্ভিট থেকে, বন্তুগত পদার্থসম্হ থেকে।

এই যুগের সন্ধিক্ষণে অনেকগুলি প্রাচ্য দেশ যে গভীর সংকটের কর্বালত হয়েছিল, সেই সংকট প্রাচ্যের দার্শনিক চিন্তার বিকাশের উপরে ছাপ ফেলেছিল। ৩য় ও ৪র্থ শতাব্দীতে, চীনে কনফুসীয় ভাবাদর্শের প্রভাব লক্ষণীয়ভাবে হ্রাস পেয়েছিল, পক্ষান্তরে তাওবাদী সম্প্রদায়ের ধর্মীয় অতীন্দ্রিয়বাদ দেশ জ্বড়ে ছড়িয়ে পড়েছিল এবং ভারত থেকে বৌদ্ধধর্মের ক্রমবর্ধমান অনুপ্রবেশ ঘটছিল। বৌদ্ধরা প্রচার করতেন যে সত্তা মায়াময় ও অসত্তাই বাস্তব, তাঁরা আত্মার অমরত্ব ও দেহান্তর প্রাপ্তিতে বিশ্বাস করতেন, এবং মনে করতেন যে শাশ্বত আত্মিক শান্তি অর্জন করা যেতে পারে নিজের আত্ম-চৈতন্যের উৎকর্ষসাধনের মধ্য দিয়ে। সে যুগের প্রগতিশীল চিন্তকরা অতীন্দ্রিয়বাদ ও ভাববাদের বিরুদ্ধে মত প্রকাশ করেছিলেন। যেমন, ফান চেন (৫ম-৬ষ্ঠ শতাব্দী) মনে করতেন যে পরলোক নেই এবং মানবাত্মা দেহের অস্তিত্বের একটি রূপ, মান্বের মৃত্যুতে তা লুপ্ত হয়।

বোদ্ধদের বিরুদ্ধে সংগ্রামে, ৭ম, ৮ম ও ৯ম
শতাব্দীর কনফুসিয়াসপন্থীরা কিছু কিছু বস্তুবাদী
প্রতিজ্ঞা উপস্থিত করেছিলেন। কিন্তু, পরে, তাঁরা
আরেকবার বস্তুবাদের এই সমস্ত প্রতিজ্ঞা বর্জন করে
ভাববাদ প্রচার করতে থাকেন। চু হ্সির (১১৩০-১২০০) নয়া-কনফুসীয় ভাববাদী মতবাদে লোককে
ট্র-শব্দ না-করে তাদের দ্বঃখকন্ট সহা করতে বলা
হয়েছিল এবং শাসক শ্রেণীর কাছে সম্পূর্ণ বশ্যতা
প্রচার করা হয়েছিল; সেটাই হয়ে উঠেছিল সর-

কারি ভাবাদর্শ এবং শ্ব্ধ্ব চীনেই নয়, কোরিয়ায় ও প্রব এশিয়ার অন্যান্য দেশেও বহ্বলপ্রচলিত হয়ে-ছিল।

নয়া-কনফুসিয়াসপন্থীদের মধ্যে শীর্ষানীয় বস্তুবাদ-মনস্ক দার্শনিক ছিলেন চাং ত্সাই (১০২০-১০৭৭)। স্বর্গ ও মর্ত বিষয়ীমুখ সংবেদনসমূহের এক সাকল্য — এই ভাববাদী ধারণা তিনি প্রত্যাখ্যান করেছিলেন। তাঁর মতবাদ অন্যায়ী, বাস্তব মহাবিশ্ব এক বস্থুগত পদার্থের উপরে প্রতিষ্ঠিত, সেই পদার্থ বহুবিধ র্প ধারণ করে। তার আদি অবস্থায় সেই বস্তুগত পদার্থ হল অদৃশ্য বিকীণ কণাসমূহে পূর্ণ এক অসীম শ্ন্যতা। এই কণাগ্মলি ঘনীভূত হলে সেগ্মলি গঠন করে 'মহা সামঞ্জস্য' নামক এক নীহারিকাবং পুঞ্জ, তা অক্রিয় ও সক্রিয় কণাসমূহে গঠিত। এই কণাগর্মলর মিথি ক্রিয়া সকল জিনিসের উদ্ভব ঘটায়। পরিবর্তন ও বিকাশের কথা বলতে গিয়ে, চাং ত্সাই বর্ণনা করেছিলেন দুই প্রস্ত নিয়ম, বা নীতি: সকল জিনিস নিয়ামক সামান্য নিয়ম, ও স্বতন্ত্র বস্তুনিচয়ের বৈশিষ্ট্যস্ক বিশেষ নিয়ম। তিনি দেখিয়েছিলেন যে সমস্ত জিনিসই পরস্পর শর্তাবদ্ধ ও আন্তঃসংযুক্ত, ব্যাপারসম্বের বিকাশের প্রক্রিয়ার দুটি রুপ আছে — ক্রমান্বিত ও অত্তিক্ত — এবং সমগ্র বিকাশ প্রক্রিয়া প্রকাশিত হয় বিপরীত শক্তিসম্হের, সক্রিয়তা ও ্স্থিরতার, এক সংগ্রামে। কিন্তু, এই সমস্ত গ্রুর্ত্বপূর্ণ দ্বান্দ্ৰিক প্ৰতিজ্ঞা থেকে তিনি অধিবিদ্যাগত সিদ্ধান্ত টেনেছিলেন, বলেছিলেন যে বিপরীত শক্তিসমুহের

সংগ্রামের ফলে শেষ পর্যন্ত সেগ্রালর প্রনির্মালন ঘটে, যেটা সকল গতির ভিত্তি।

১৭শ ও ১৮শ শতাব্দীতে বস্তুবাদী ভাবধারণা ও প্রতিজ্ঞাগ্নলির আরও বিকাশসাধন ও আরও গভীরভাবে প্রতিপাদন করা হয়েছিল। যেমন, ওয়াং চুয়াং-শান (১৬১৯-১৬৯২) বলেছিলেন যে প্রকৃতি নিয়ত গতির মধ্যে রয়েছে এবং গতিই নতুন নতুন জিনিস ও ব্যাপারের জন্ম দেয়। তিনি জাের দিয়ে বলেছিলেন যে অবধারণা একান্ডভাবেই মানবিক সামর্থ্য, এবং উপলব্ধি ঘটে একমাত্র তখনই, যথন ইন্দ্রিয়গ্রলি বাহ্যিক জগতের বস্তুনিচয়ের সংস্পর্শে আসে। তাঁর মতবাদ অন্যামী, সংবেদজ উপলব্ধি অবধারণার যাত্রা-বিন্দ্র ও ভিত্তি মাত্র, পক্ষান্তরে সারমর্ম উপলব্ধ হয় চিন্তনের দ্বারা।

প্রকৃতির বন্ধুগততা ও বিকাশের নিয়মগ্র্নলির সম্বন্ধে ধ্যানধারণার বিকাশ ঘটিয়েছিলেন ও প্রতিপাদন করেছিলেন গোঁড়া দর্শন-ধারার দার্শনিক তাই চেনও (১৭২৩-১৭৭৭)। কিন্তু সামাজিক বিষয়গ্র্নলিতে, বিশ্বকোষস্কৃত্ত পাণ্ডিত্যের অধিকারী সেই দার্শনিক, তাঁর ১৭শ শতাব্দীর বন্ধুবাদী প্র্বস্রীদের মতোই, ভাববাদী ধারণাগ্র্নির গণ্ডির বাইরে যান নি; মান্বের আত্ম-শিক্ষার মধ্যেই তিনি সামাজিক নিপীড়ন থেকে ম্রক্তির পথ দেখেছিলেন।

অন্যান্য দেশের মতো ভারতেও সামন্ততন্ত্রে উত্তরণ ধর্ম ও ভাববাদের প্রসার ঘটিয়েছিল।

মধ্যয**ুগের গোড়ার দিকে (১ম-১১শ শতাব্দী)** গোঁড়া মততব্রগ**ুলির মধ্যে সবচে**য়ে প্রভাবশালী ছিল ন্যায়, বৈশেষিক, সাংখ্য, যোগ, মীমাংসা ও বেদান্ত এবং, গোঁড়া নয় এমন মততল্রগন্লির মধ্যে ছিল চার্বাক (লোকায়ত), জৈনধর্ম ও বৌদ্ধধর্ম ও তার চারটি মতধারা: বৈভাষিক, সোল্রান্তিক, মাধ্যমিক, ও যোগাচার। যোগ, বেদান্ত এবং বৌদ্ধ মতধারা মাধ্যমিক ও যোগাচার ছিল সন্সংগতভাবে ভাববাদী এবং একমান্ত চার্বাক-পদ্থীরাই সন্সংগতভাবে এক বস্তুবাদী অবস্থান গ্রহণ করেছিলেন, আর বাকি মততল্রগন্লিতে বস্তুবাদ ও ভাববাদ উভয়েরই উপাদানসমূহ ছিল।

সেই কালপরের্ব, প্রাচীন গ্রীক ও প্রাচ্য দর্শনের আত্তীকরণের ভিত্তিতে আরব্য দর্শন গড়ে উঠেছিল ও বিকাশের উচ্চ মাত্রায় পের্ণছৈছিল। ১০ম-১৩শ শতাব্দীতে তার প্রতিনিধিত্ব করত এই আন্দোলনগ্র্নল:

- ১) প্রাচ্য পেরিপেটিটিক মততন্ত্র (আরিস্টটলবাদ);
- ২) 'নিমলিতা ভ্রাত্ব্নদ' মতবাদ; ৩) স্ফীবাদ, ও
- 8) गाँड़ा म्यालम नर्गन।

১০ম শতাবদীর মাঝামাঝি উদ্ভূত এক গর্প্ত ধর্মীরদার্শনিক সম্প্রদারের সদস্যবৃদ্দ — 'নির্মালতা দ্রাতৃবৃদ্দ'
তাঁদের মতবাদ আহরণ করেছিলেন যুক্তিবিদ্যা ও
পদার্থবিদ্যার আরিস্টটল থেকে এবং চিকিৎসাবিদ্যা ও
মনোবিদ্যার গালেন থেকে। সাধারণ দার্শনিক প্রশনগর্মালর
ব্যাপারে তাঁরা ছিলেন নয়া-প্রেটোপন্থী ও নয়াপিথাগোরাসপন্থী। 'নির্মালতা দ্রাতৃবৃদ্দ' সমস্ত ধর্মীর
ও দার্শনিক মতবাদকে মেলাতে চেয়েছিলেন বৈজ্ঞানিক
ও দার্শনিক জ্ঞানের ভিত্তিতে, যে জ্ঞান ধর্মকৈ তার
ভূল ধারণাগর্মাল থেকে মুক্ত করবে। তাঁরা দাবি

করতেন, aন্টিহীনতা অর্জনের জন্য গ্রীক দর্শন ও মনুসলিম শরিয়তকে (কোরান-ভিত্তিক ধর্মীর, দৈনন্দিন ও নাগরিক নিয়মকান্নগর্নিকে) মেলানো দরকার।

প্রাচ্য পোরপেটিটিক মততন্ত্র (৯ম-১১শ শতাবদী) मार्गीनक जीवतन ग्रुत्र्वभूगं ज्ञिका भावन करतिष्टल। প্রথম যে আরব দার্শনিক আরিস্টটলবাদের পথ প্রশস্ত করেছিলেন, তিনি হলেন আল-কিন্দি (৮০০-৮৭৯)। তাঁর রচনাগ্রলিকে তিনি প্রকৃতি ও সামাজিক ব্যাপারসমূহের, সেগালির নিয়ম-শাসিত চরিত্রের কার্য-कात्रण मन्त्रक मरकाख अभनगर्नाल विभम करतिছरलन। ঈশ্বরকে তিনি স্বীকার করেছিলেন সকল ব্যাপারের শুধু 'দূরবর্তী' কারণ' হিসেবে। 'পূর্থিবীর দেহ' সসীম ও ঈশ্বর-কর্তৃক সৃষ্ট, এই মত পোষণ করে আল-কিন্দি যুক্তিসিদ্ধভাবে তা প্রমাণ করতে চেণ্টা করেছিলেন। কিন্তু কোরান ও কিছু কিছু ধর্মীয় অন্ধমত সম্পর্কে তিনি সংশয়পূর্ণ দুটিভঙ্গি গ্রহণ করেছিলেন। অবধারণাকে তিনি যে তিনটি পর্যায়ে বিভক্ত করেছিলেন, সেটা যথেষ্ট গুরুত্বপূর্ণ ছিল। তিনি বলেছিলেন যে অবধারণার প্রথম পর্যায় (যুক্তিবিদ্যা ও গণিত) নিয়ে যায় দ্বিতীয় পর্যায়ের (প্রাকৃতিক বিজ্ঞানসমূহ) দিকে, এবং তার পর তৃতীয় পর্যায়ের (অধিবিদ্যাগত সমস্যাসমূহ) দিকে।

স্ফীবাদ ও গোঁড়া ধর্মীয়-অতীন্দিয়বাদী দর্শন ছিল সেই কালে বস্তুবাদ ও যুক্তিবাদের বিরুদ্ধে এক প্রতিক্রিয়া। স্ফীবাদ হল নয়া-প্লেটোবাদের কাছাকাছি এক মতবাদ। সুফীবাদীরা সংবেদজ ও ব্বুক্তিসহ উভরপ্রকার অবধারণারই সত্যতা অস্বীকার করতেন, এবং কঠোর তপশ্চর্যা ও প্রথিবীর ভোগ-পরিত্যাগের কথা প্রচার করতেন। তাঁরা মনে করতেন যে সত্যকার জ্ঞান হল দৈব আলোকদর্শনের ফল, মানবাত্মা যখন ঈশ্বরের সঙ্গে মিলিত হয় তখনই সেটা ঘটে। সুফীবাদের ধর্মীয় বহিরাবরণের আড়ালে প্রাচ্যের চিন্তকরা প্রায়শই মানবিক, এমন কি ধর্মবিরোধী ভাবধারণাও প্রকাশ করতেন।

১৩শ শতাব্দীতে ইসলাম ধর্মবিশ্বাসের সাধারণভাবে স্বীকৃত দর্শন ছিল আল-আশারির মততন্ত্র; ধর্মীয় গোঁড়া মতগ্রনিকে তিনি ব্রদ্ধিবাদী य् क्रिक्क पिरस वनवान कत्रक क्रिक कर्ति एता আল-আশারির মতে, বস্তুজগৎ পরিমাপহীন পরমাণ্ডসমূহ দিয়ে গঠিত, এক শ্ন্যাক্সার দ্বারা সেই পরমাণ্যগুলি পরস্পর থেকে বিচ্ছিল। স্থান, কাল ও গতিরও এক পারমার্ণাবক গঠনকাঠামো আছে। কাল প্রথক প্রথক মুহুর্ত দিয়ে গঠিত, সেগালির পরস্পরের সঙ্গে কোনো সংযোগ নেই: পরবর্তী প্রতিটি মুহ্ত প্রবিতা মুহ্তটির দ্বারা শতবিদ্ধ নয়। তিনি মনে করতেন, প্রিথবীতে যা কিছুর অস্তিত্ব আছে এবং যা কিছ, ঘটছে, সে সবেরই একমাত্র কারণ ঈশ্বর। আল-আশারি ও তাঁর অনুগামীরা প্রথিবীর চিরস্তনতা ও তার সমান বৃতিতাকে অস্বীকার করতেন. তাঁরা জোর দিয়ে বলতেন যে ঈশ্বরের ইচ্ছা প্রিথবীকে भास, मुण्डिरे करत नि, এখনও তা চালিका भीकु।

বস্তুনিচয়ের কোনো স্থির গ্র্ণ-ধর্ম নেই, সে সবই ঈশ্বরের দ্বারা নতুনভাবে সৃষ্ট হয়েছে।

১১শ শতাব্দীর শেষাধে, পেরিপেটিটিক মততল্বের সমালোচনা করেছিলেন আল-গাজালি (১০৫৯-১১১)। প্থিবীর চিরন্তনতা ও তার সমান,বর্তিতার মতবাদ তিনি অস্বীকার করেছিলেন। আল-গাজালির মতে, প্থিবী ঈশ্বরের দ্বারা স্ভা হয়েছে নাস্তি থেকে এবং দৈব দ্রদার্শতা ও সদয় তত্ত্বাবধান ঘটনাপ্রবাহকে নিয়ত নিয়ল্বণ করে। প্রকৃতিতে কার্য-কারণ সম্বন্ধও তিনি অস্বীকার করেছিলেন, ঘোষণা করেছিলেন যে কার্য-কারণ সম্বন্ধ বলে যা পরিচিত তা কালে রীতিগত ঘটনা পরম্পরা মাত্ত।

পেরিপেটিটিক মততন্ত্রের আরও বিকাশ ঘটিয়েছিলেন ইব্ন বাজ্জা (১১শ শতাব্দীর শেষ-১১৩৮), ইব্ন তুফাইল (আন্. ১১১০-১১৮৫), ও ইব্ন রুশ্দ (১১২৬-১১৯৮)।

ইব্ন রুশ্দ আরিস্টটলের ভাবধারণাগ্রনিকে আদ্যোপান্ত নতুনভাবে বিনান্ত করেছিলেন। তিনি মনে করতেন যে বস্তুজগৎ কালে চিরন্তন কিন্তু স্থানে সীমিত। এই ধর্মীয় মতবাদ তিনি অস্বীকার করেছিলেন যে প্রথিবী 'নান্তি থেকে' ঈশ্বরের দ্বারা সৃষ্ট। তাঁর তত্ত্ব অনুযায়ী, ঈশ্বর হলেন বাস্তবের চিরন্তন উৎস, এবং বস্তু — সন্তার একমান্ত ভিত্তি — নিহিত শক্তির চিরন্তন উৎস। বস্তু ও রূপ একটি অপরটি থেকে প্থকভাবে থাকে না। তিনি বলেন, বস্তু হল গতির বিশ্বজনীন ও চিরন্তন উৎস। গতি চিরন্তায়ী ও ধারাবাহিক, কেননা

প্রতিটি গতির জন্ম হয় প্রবিতাঁ গতির দ্বারা। তাই, তাঁর দর্শনে বস্তুবাদী উপাদানগর্মল ভাববাদের সঙ্গে মিলিত ছিল। তিনি এই মত পোষণ করতেন যে অস্তিত্বশীল সব কিছ্মই একটা সোপানবং বিন্যাস, যার শীর্ষদেশে আছেন ঈশ্বর, সন্তার চ্ডান্ত কারণ।

সৈত্যের দ্বৈত চরিত্র সম্বন্ধে ইব্ন রুশ্দের মতবাদ দর্শনের পরবর্তী বিকাশকে প্রভাবিত করেছিল। এই মতবাদে বলা হয়েছিল যে দার্শনিক সত্যগর্কি ধর্মীয় সত্যগর্কিকে খণ্ডন করে না; ধর্ম মান্বের কিয়াকে নিধারণ করে, আর দর্শন তাকে চালিত করে পরম সত্যজ্ঞানের দিকে।

সাবিকসম্হ, বা বগাঁর ধারণাগর্নি সম্বন্ধে এই দার্শনিকের অভিমত অত্যন্ত গ্রন্থপূর্ণ ছিল। এই বিষয়ে তাঁর অভিমত ছিল বস্তুবাদী। তিনি মনে করতেন যে একমাত্র মৃত্ জিনিসগর্নিই বাস্তব, আর সাবিকসম্হ এক বাস্তব ভিন্তি সহ সেগর্নির নাম মাত্র। তিনি বলেছিলেন যে সাবিকসম্হ সম্বন্ধে চেতনাই অবধারণার লক্ষ্য। যুক্তির সাহায্যে অবধারণা সংবেদন ও ইন্দ্রিয়োপলন্ধি থেকে সত্যের এক মানসিক ধারণালাভের দিকে যায়। তিনি মনে করতেন, পরম সত্য জ্ঞেয়, কিন্তু তা নিজেকে উন্মোচন করে ক্রমে ক্রমে।

মধ্যয়্গীয় দশনের বিকাশে এক গ্রুর্ছপ্র্র্ণ ভূমিকা পালন করেছিলেন মধ্য এশিয়া ও মধ্যপ্রাচ্যের প্রগতিশীল চিন্তানায়করা: আল-ফারাবি (আন্.৮৭০-৯৫০), আল-বির্ন্নি (আন্. ৯৭৩-১০৪৮), ইব্ন সিনা, যিনি আভিসেয়া নামেও পরিচিত (আন্ব. ৯৮০-১০০৭), এবং ওমর থৈয়াম (১০৪০-১১২৩)। এই দার্শনিকরা প্রায়শই ভাববাদী অবস্থান ত্যাগ করে বস্থুবাদী অভিমত প্রকাশ করেছিলেন। যেমন, আলফারাবি মনে করতেন যে বস্থুজগৎ ছয়িট প্রাকৃতিক উপাদান দিয়ে গঠিত (সরল মোল উপাদানসম্হ, র্থানজ পদার্থ, উদ্ভিদ, পশ্ব, মান্ব্র ও গ্রহনক্ষ্র)। তিনি বলোছলেন, অবধারণার উৎস হল ইন্দ্রিগর্বল, মনন ও অন্ব্রান। প্রকৃতির বিষয়্তমর্ব্বিভাগর্বল সম্বন্ধে আল-বির্ব্বানরও কোনো সন্দেহ ছিল না। তিনি বলোছলেন, প্রকৃতি নিয়ত পরিবর্তন ও বিকাশের অবস্থায় রয়েছে, খোদ বস্থু সব জিনিসের রুপ স্থিত ও পরিবর্তন করছে। তাঁর কাছে আত্মা ছিল দেহেরই একটি গ্র্থ-ধর্ম।

অসামান্য জ্ঞানকোষ-রচিয়তা ইব্ন সিনা দর্শনকে
দেখেছিলেন সামগ্রিকভাবে সন্তার এক বিজ্ঞান হিসেবে।
দর্শনকে তিনি তিন ভাগে ভাগ করেছিলেন:
পদার্থবিদ্যা (প্রকৃতি বিষয়ক মতবাদ), যুক্তিবিদ্যা
(প্রকৃতি ও মানুষের অবধারণা বিষয়ক মতবাদ) ও
অধিবিদ্যা (সামগ্রিকভাবে সন্তার অবধারণা বিষয়ক
মতবাদ)। বস্তুবাদী অভিমত গ্রহণ করে তিনি প্রকৃতির
বিষয়গত অস্তিত্ব স্বীকার করেছিলেন, নির্ভব
করেছিলেন বাস্তব তথ্য ও পরীক্ষা-নিরীক্ষার উপরে।
ইব্ন সিনা তাঁর যুক্তিবিদ্যায় বিষয়ক মতবাদে
আরিস্টটলের সঙ্গে অনেকাংশে একমত হয়েছিলেন।
যুক্তিগত চিন্তনের নিয়ম ও রুপগ্রিল বিব্ত করতে

গিয়ে তিনি এগর্বলকে খোদ সন্তারই বৈশিষ্ট্যসম্হ থেকে আহরণ করতে চেণ্টা করেছিলেন। যুক্তিবিদ্যাকে যাঁরা নিতান্তই একটি কলা বলে কলপনা করতেন, মধ্যযুগের সেই মুর্সালম স্কল্যাস্টিকদের প্রতিতুলনায় তিনি এই মত পোষণ করতেন যে যুক্তিবিদ্যাগত বর্গসম্হ ও নীতিসমূহ বন্তুনিচয়ের সঙ্গে, অর্থাৎ বিষয়গত প্থিবীর সমান্বতিতিগের্লির সঙ্গে মেলা উচিত।

বাস্তববাদী ও সংজ্ঞাবাদীদের মধ্যে বিরোধ
মীমাংসার দিকে ইব্ন সিনার বড় অবদান ছিল। তিনি
বলেছিলেন যে সামান্য আছে স্বতন্ত্র পদার্থাপ্রেলর
মধ্যে, সামান্যই সেগ্রালর সারমর্মা। চিস্তনে, সামান্য
থাকে বাস্তব স্বতন্ত্র বস্তুনিচয়ের অবধারণার ভিত্তির
উপরে। তিনি বলেছিলেন, সামান্য হল একটি বিমৃত্রন,
আর মহাবিশ্ব স্বতন্ত্র বস্তুনিচয় দিয়ে গঠিত। ইব্ন
সিনা পদার্থবিদ্যা, যুক্তিবিদ্যা ও অধিবিদ্যার মধ্যে
আন্তঃসংযোগ প্রকাশ করেন। তিনি দেখান যে
পদার্থবিদ্যা যুক্তিবিদ্যাকে সমৃদ্ধ করে কার্য-কারণ
সম্বন্ধ বিষয়ে ধারণা দিয়ে, আর যুক্তিবিদ্যা
পদার্থবিদ্যাকে পদ্ধতি যোগায়।

ইব্ন সিনার অধিবিদ্যার অবলম্বন ছিল উদ্ভবের তত্ত্ব, তাতে বলা হয়েছিল যে প্রথিবী ঈশ্বর-কর্তৃক সৃষ্ট হয় নি, তাঁর কাছ থেকে উদ্ভূত হয়েছে স্বাভাবিকভাবে, অর্থাং তাঁর জন্ম-দেওয়া এক প্রস্ত 'ব্লিদ্ধমন্তার' মধ্য দিয়ে উদ্ভব হিসেবে। যে নিহিত শক্তিগর্নালর উৎস অস্জনীয় ও চিরন্তন বস্তু, সেগর্নালর অস্তিম্ব ব্যতীত ঈশ্বর কিছুই স্ভিট করতে পারেন না। তাই, ঈশ্বর যদি চিরন্তন হন, তবে প্থিবীও চিরন্তন, কেননা কার্য ও কারণ সর্বদাই পরস্পরের সঙ্গে সংযুক্ত: যদি একটা কারণ থাকে, তা হলে একটা কার্যও থাকবে। চিরন্তন বস্তুজগতের ধারণাটা ধর্মীয় বিশ্ব দ্ভিভিঙ্গির ভিত্তি দুর্বল করেছিল। ইব্ন সিনার বস্তুবাদী অভিমত প্রাচ্যে ও প্রতীচ্যে উভয় স্থানেই বিজ্ঞান ও দর্শনের পরবর্তী বিকাশের উপরে প্রবল প্রভাব বিস্তার করেছিল।

## 

পর্জিবাদী উৎপাদন-সম্পর্কের উৎপত্তি ও বিকাশ
সমগ্র উৎপাদনী ক্রিয়াকে প্রাণবন্ত করে তুর্লোছল,
প্রেরণা য্র্গিয়েছিল শিলপ ও বাণিজ্যের আত্মপ্রকাশ ও
বিকাশে। তার জন্য দরকার হয়েছিল পারিপাশ্বিক জগৎ
সম্বন্ধে মৃত্-নির্দিষ্ট জ্ঞান এবং তাই প্রকৃতিকে
অধ্যয়ন করা ও বোঝা দরকার হয়েছিল। এ সবই
দর্শনের বিকাশের উপরে একটা ছাপ ফেলেছিল;
দর্শনেক ঘোষণা করা হয়েছিল এক বিজ্ঞান বলে, যার
উদ্দেশ্য হল সেই সমস্ত সত্য প্রতিপাদন করা, যেগর্বল
মানুষকে তাদের ব্যবহারিক জীবনে সাহায্য করবে এবং
বৈষয়িক মৃল্য স্ভিটতে তাদের ক্রিয়াকলাপকে চালিত
করবে।

মধ্যয়,গীয় দর্শনের সামান্য প্রতিজ্ঞাগ্নলিকে ও তার পদ্ধতিকে ভ্রান্ত ও বিদ্রান্তিকর বলে বাতিল করা হয়েছিল। উপস্থিত করা হয়েছিল গবেষণার নতুন নতুন উপায়, অবধারণার নতুন নতুন পদ্ধতি।

দর্শনে সেই প্রবণতার স্ত্রপাতকারীদের মধ্যে ছিলেন ফ্র্যান্সিস বেকন (১৫৬১-১৬২৫)। একেবারে প্রাচীনকাল থেকে মধ্যযুগ অবধি ভাববাদী দর্শনের তিনি তীর সমালোচনা করেন। তিনি তার সমালোচনা করেছিলেন ঈশ্বরতত্ত্বের সেবাদাসীতে পরিগত হওয়ার জন্য, ধর্মীয় অন্ধমত দিয়ে নিজের প্রতিজ্ঞাগ্রনিকে সমর্থন করার মতো নিচে নামার জন্য। তিনি বিচারের দ্রেকলপী চরিত্রেরও সমালোচনা করেছিলেন এবং বলেছিলেন যে তার প্রতিজ্ঞাগ্রনিল শ্ন্যুগর্ভ ও অর্থহীন।

অভিজ্ঞতাকে অবধারণার ভিত্তি হিসেবে উপস্থিত করে, বেকন মানবচৈতন্যকে মৃক্ত করতে চেয়েছিলেন বিবিধ প্রাপ্তে-কৃত ধারণা থেকে, যেগালি সত্য অবধারণার পথে প্রতিবন্ধকস্বর্প। তিনি বলেছিলেন যে বন্ধুজগতের কোনো শ্রুর্ বা শেষ নেই; তার অস্তিম্ব চিরকাল ছিল ও থাকবে। তিনি ঘোষণা করেছিলেন যে গতি হল চিরস্তনভাবে বিদ্যমান বন্ধুর অন্যতম প্রধান গুণ-ধর্ম, যদিও একে তিনি কতকগালি র্পের মধ্যে সীমাবদ্ধ করেছিলেন।

বেকনের অবধারণার পদ্ধতিও আধিবিদ্যক ও অধিষন্দ্রবাদী ছিল। তখনও পর্যন্ত তিনি এই ব্যাপারটি সম্বন্ধে একটা বোধে উপনীত হতে পারেন নি যে পদার্থগর্বল কোনো স্থির গ্রুণের নিতান্ত এক যান্ত্রিক সন্মিলন নয়, বরং এক স্কুসংবদ্ধ সম্পিট, য়েখানে বিভিন্ন গ্রুণ ও দিক আন্তঃসংয্বক্ত ও একটি অপর্যিতৈ পরিবর্তিত-রুপান্তরিত হয়, একটি জিনিসকে তার বিভিন্ন দিক সম্বন্ধে তথ্যকে যান্ত্রিকভাবে সন্মিলিত করে বোঝা যায় না।

বেকনের মতবাদে কিছ্ম কিছ্ম নুটি সত্ত্বেও, দর্শনের বিকাশে তা ছিল সামনের দিকে বেশ বড় একটা পদক্ষেপ, দার্শনিক বস্তুবাদের এক নতুন রুপের আত্মপ্রকাশকে তা চিহ্নিত করেছিল।

ইংরেজ ব্রজোয়া দার্শনিক টমাস হবস (১৫৮৮-১৬৭৯) বস্তুবাদী দৃষ্টিভঙ্গির আরও বিকাশ ঘটান। তিনি মনে করতেন, প্রকৃতি হল দ্বিট ম্ল গ্রণ-ধর্মের অধিকারী পদার্থসম্হের সাকল্য: বিস্তৃতি ও আকার। গতির সমস্ত বহুবিধ র্পকে তিনি পর্যবিস্তিকরেছিলেন একটিমান্ত র্পে: যান্ত্রিক গতি। এর্প গতিকে তিনি কল্পনা করেছিলেন শ্র্ধ্ব স্থানে অবস্থিতির এক পরিবর্তন হিসেবে।

তাঁর মতবাদ অনুযায়ী, অবধারণার একমাত্র বিজ্ঞানসম্মত পদ্ধতি হল গাণিতিক পদ্ধতি, যোগ ও বিয়োগের মতো গাণিতিক ক্রিয়াগ্রুলি তার ভিত্তি।

প্থিবী সম্বন্ধে তাঁর বস্তুবাদী মতবাদ বিশদ করতে গিয়ে হবস নিরীশ্বরবাদী সিদ্ধান্তসমূহ স্তুবদ্ধ করেছিলেন। তিনি মনে করতেন যে ধর্ম হল মান্যের অজ্ঞতার জাতক, অজ্ঞাত ভবিষ্যাৎ সম্বন্ধে তাদের শঙ্কার ফল। তিনি বলেছিলেন, বিজ্ঞানের সঙ্গে তার কোনোই

5-849

মিল নেই বটে, কিন্তু তা প্রয়োজন, কেননা তা লোককে শ্ঙখলার সীমার মধ্যে রাখতে সাহাষ্য করে।

রেনে দেকার্ত (১৫৯৬-১৬৫০) প্রথিবীর যথেষ্ট বছুবাদধর্মী এক চিত্র উপস্থিত করেছিলেন। তিনি মনে করতেন, স্ক্রু স্ক্রুকণা দিয়ে প্রকৃতি গঠিত, সেগর্নলর আয়তন, র্প ও গতির দিক প্রথা। পদার্থ সমহের সমস্থ বৈচিত্র্য উভূত হয় স্বাভাবিকভাবে, তিনটি ভিন্ন ভিন্ন ধরনের আদি উপাদান থেকে, যেগর্নল দিয়ে গোড়ায় অসীম মহাবিশ্ব গঠিত ছিল: অমি-সদ্শ, বায়্-সদ্শ ও ম্তিকা-সদ্শ। এই সমস্ত উপাদান গতির মধ্যে রয়েছে, তৈরি করছে বহু ঘ্রিণ। প্রথম ধরনের উপাদানগর্নলর ঘ্র্ণ্যমান গতি স্বর্থ ও নক্ষর্রাজির উদ্ভব ঘটিয়েছিল, দ্বিতীয় ধরনের উপাদানগ্র্নার ঘ্র্ণ্যমান গতি প্রথম থরনের উপাদানগ্রাভির ঘ্রণ্যমান গতি আকাশের উদ্ভব ঘটিয়েছিল এবং তৃতীয় ধরনের উপাদানগর্নালর ঘ্র্ণ্যমান গতি প্রিবী ও অন্যান্য গ্রহের উদ্ভব ঘটিয়েছিল।

সৌরজগতের উৎপত্তি সম্পর্কে সেই সাদাসিধা বছুবাদী মতবাদ চালিত ছিল প্রথিবীর দৈব স্জন সম্পর্কে ধর্মীয় মতগ্নলির বির্দ্ধে, তাই সেই সময়ে তা ছিল এক প্রগতিশীল মতবাদ।

দেকার্ত পৃথিবী সম্পর্কে তাঁর দৃণ্টিভঙ্গিতে নির্ভর করেছিলেন বিজ্ঞানের উপরে: বলবিদ্যা ও গণিতের উপরে। তাঁর মতবাদকে সেটা স্বভাবতই প্রভাবিত করেছিল, তাকে করে তুলেছিল অনেকাংশে অধিযন্দ্রবাদী। জীবন্ত জীবদেহ আর অচেতন প্রকৃতির পদার্থগন্লির মধ্যে কোনো গুণগত প্রভেদ তিনি দেখতে

পান নি। পশ্বদের, এমন কি মান্বকেও তিনি দেখেছিলেন বিভিন্ন জটিলতার যন্ত্র হিসেবে। বস্তুর গতির সমস্ত বিবিধ র্পকেও তিনি স্থানে গতিতে পর্যবসিত করেছিলেন।

দেকার্ত স্কুসংগত বস্তুবাদী ছিলেন না। স্বতন্ত্র প্রাকৃতিক ব্যাপারসমূহ বিবেচনা করার সময়ে তিনি ছিলেন বস্তুবাদী। কিন্তু যখন তিনি সন্তা ও অবধারণার মূল নীতিগ্রালর দিকে গিয়েছিলেন, তখন বস্তুবাদ থেকে বিচ্যুত হয়ে তিনি দার্শনিক সমস্যাগ্রাল সমাধান করতে চেণ্টা করেছিলেন এই অনুমিতির ভিত্তিতে যে ঈশ্বর, আত্মা হল সন্তার একমাত্র উৎস। ভাষান্তরে, দেকার্তের দার্শনিক অভিমত ছিল দ্বিদ্বমূলক।

তাঁর অবধারণার তত্ত্ব ও পদ্ধতি এসেছিল বিশন্ধ বিচারবর্নদ্ধ থেকে, কেননা তিনি মনে করতেন যে অবধারণার প্রক্রিয়ায় অভিজ্ঞতা কোনো তাৎপর্যপূর্ণ ভূমিকা পালন করে না, সেখানে নির্ভর করা উচিত একমাত্র বিচারবর্নদ্ধর উপরে, তার অন্তর্জাত নীতি ও ভাবধারণা হিসেবে যা দেখা যাচ্ছে তার উপরে।

ওলন্দাজ দার্শনিক বেনেদিক্ত স্পিনোজা (১৬৩২-১৬৭৭) আরও গভীর এক বস্তুবাদী মতবাদ বিশদ করেছিলেন। তিনি মনে করতেন যে প্থিবী মূলত অখণ্ড এবং তার ভিত্তি হল, তাঁর ভাষায়, সত্ত্ব (substance\*)। চিন্তনের কথা বলতে গেলে, তা হল বস্তুর অন্যান্য গ্রেণের — যেমন বিস্তৃতি — পাশাপাশি

<sup>\*</sup> লাতিন substantia (সৃত্ত্) শব্দ থেকে।

বস্থুর অন্যতম একটি গুন্ণ মাত্র। প্রকৃতি চিরন্তন, কোনোকালে তা স্ভ হয় নি, এবং তার চিরন্তন ও চিরস্থায়ী অস্তিছের কারণ খুজে পাওয়া যায় খোদ প্রকৃতিরই মধ্যে। তিনি বলেছিলেন, প্রকৃতি চিরন্তন বলে নিজেকে তা প্রকাশ করে তার গুন্-ধর্ম ও অবস্থাগুলির মধ্য দিয়ে, যে সমস্ত গুন্-ধর্ম ও অবস্থা সংখ্যায় অগণন। এই গুন্-ধর্মগুলির একটি, গতি, অসীম, অর্থাৎ, প্রকৃতির সমস্ত অবস্থার বৈশিষ্ট্যস্চক।

পৃথিবীকে তার নিজের কারণ বলে ঘোষণা করে, দিপনোজা মহাবিশ্বের স্রন্থী হিসেবে ঈশ্বরকে বাদ দিয়েছিলেন, তাঁকে মিশিয়ে দিয়েছিলেন প্রকৃতির মধ্যে। তাঁর কাছে ধর্ম ছিল মান্ব্যের অজ্ঞতা আর ভবিষ্যং সম্বন্ধে শঙকার ফল।

১৭শ শতাব্দীর বস্তুবাদী মতবাদগর্নল প্রগতিশীল ছিল, যদিও অধিবিদ্যাম্লক বস্তুবাদের বৈশিল্টাস্চক কিছু কিছু দোষএর্টি সেগর্নলর ছিল। সেগর্নল প্রকাশ করেছিল ব্রুজারা শ্রেণীর স্বার্থ, যে শ্রেণী ১৭শ শতাব্দীতে ঐতিহাসিকভাবে প্রগতিশীল ছিল। সেই শতাব্দীতে বস্তুবাদ ছিল সমাজে রাজনৈতিক প্রাধান্যের জন্য সামস্ততন্ত্রের বির্বুদ্ধে সংগ্রামরত ব্রুজারা শ্রেণীর বিশ্ব দ্বিভাঙ্গি। কিন্তু ব্রুজোরা শ্রেণী ক্ষমতার এসে নিজের একনারকতন্ত্র প্রতিষ্ঠা করার সঙ্গে সঙ্গেই, বস্তুবাদ থেকে দ্বরে সরে যেতে এবং ভাববাদের কাছাকাছি চলে আসতে শ্রুর্ করেছিল।

ইংরেজ বিশপ জর্জ বার্কলি (১৬৮৪-১৭৫৩) তাঁর বিষয়ীমুখ ভাববাদের দর্শনের বিকাশ ঘটান এবং ইংরেজ দার্শনিক ডেভিড হিউম (১৭১১-১৭৭৬) তাঁর অজ্ঞাবাদের বিকাশ ঘটান। এই দার্শনিক মততন্ত্রগর্নল শব্ধব অ-বস্থূবাদী চিন্তকদের উপরেই নয়, যাঁদের বস্থুবাদ অধাবিদ্যাগত ও অধিযন্ত্রবাদী ছিল তাঁদের উপরেও কিছুটা প্রভাব বিস্তার করেছিল।

কিন্তু বস্তুবাদী ভাবধারণার বিকাশ ও প্রসার বন্ধ করা যায় নি। বস্তুবাদ বিকশিত হয়ে চলেছিল এবং ধর্ম ও ভাববাদের বিরুদ্ধে তার সংগ্রাম আরও তীর হয়েছিল; তা চরম শিখরে গিয়ে পেণছৈছিল এই সমস্ত ফরাসী বস্তুবাদীদের রচনায়: পল আঁরি হলবাক, ক্লদ অদ্রিয়ন হেলভেতিয়াস, দেনি দিদেরো, জনুলিয়েন অফ্রয় দ্য লামেতি, প্রমন্থ।

ফরাসী বস্তুবাদীরা ধর্ম ও বাজকসম্প্রদায়ের সমালোচনা করেছিলেন কঠোর ও স্মুসংগতভাবে। তাঁদের নিরীশ্বরবাদী লেখাগ্ম্বলি আমাদের কালেও প্রাসঙ্গিক।

তাঁরা দর্শনের বর্নিয়াদি প্রশেনর আরও স্বসংগত এক উত্তর দিরেছিলেন। তাঁরা ঘোষণা করেছিলেন যে প্রকৃতির অন্তিত্ব আছে বিষয়গতভাবে, চিরন্তনভাবে, এবং তার কোনো ঈশ্বরের দরকার নেই। তাঁদের কাছে প্রকৃতি ছিল বস্তুর স্ক্রের দরকার নেই। তাঁদের কাছে প্রকৃতি ছিল বস্তুর স্ক্রের সরকার কোন। (পরমাণ্রে বা অণ্র) বহর্বিধ সন্মিলনের এক সাকলা, সেগর্লালর বিস্তৃতি, ওজন, পরিমাণ, গতি ও অন্যান্য গ্রণ-ধর্ম আছে। গতিকে তাঁরা দেখেছিলেন বস্তুর ব্রনিয়াদি গ্রণ বা ধর্ম হিসেবে। কিন্তু, গতি বস্তুরই আভ্যন্তরিক, সহজাত গ্রণ-ধর্ম — এই মত সঠিকভাবে পোষণ

করলেও, ফরাসী বস্তুবাদীরা তখনও পর্যস্ত গতির উৎস, তার কারণ আবিষ্কার করেন নি। এও তাঁরা উপলব্দি করেন নি যে গতির গ্র্ণগতভাবে বিবিধ র্প থাকে কিংবা প্রকৃতির বিকাশ ঘটে নিন্নতর থেকে উচ্চতর র্পগ্রলিতে; তাঁরা লাফগ্র্লির অস্তিত্ব অস্বীকার করেছিলেন, ইত্যাদি।

অবধারণার ক্ষেত্রে, ফরাসী বস্তুবাদীরা মনে করতেন যে সমস্ত ভাব ও ধারণা উদ্ভূত হয় অভিজ্ঞতা থেকে, রুপ পরিগ্রহ করে অবধারণার প্রক্রিয়ায়। সংবেদজ অবধারণার উপরে, সংবেদনগর্বালর উপরে তাঁরা জোর দিয়েছিলেন, সেগর্বালকে তাঁরা দেখেছিলেন মান্ব্রের জ্ঞানের একমাত্র উৎস হিসেবে। কিন্তু, সংবেদনগর্বালই বাহ্যিক প্থিবী সম্বন্ধে আমাদের জ্ঞানের একমাত্র উৎস — এই বিশ্বাস সঠিকভাবে করলেও, ফরাসী বস্তুবাদীরা চিন্তনের ভূমিকার উনম্ল্যায়ন করেছিলেন, যাদিও তাঁরা বলেছিলেন যে সত্য সম্বন্ধে অবধারণার জন্য তা প্রয়োজন। তাই, ঠিক তাঁদের প্র্বস্বাদের মতোই, তাঁরা সংবেদজ অবধারণা আর চিন্তনের মধ্যেকার পরস্পরসম্পর্ক সম্বন্ধে একটা একপেশে দ্বিভট তথনও গ্রহণ করেছিলেন।

শতাবদীর পর শতাবদী ধরে বস্তুবাদকে এক আপোসহীন সংগ্রাম চালাতে হয়েছিল বিভিন্ন ভাববাদী ও ধর্মীর মতধারার বিরুদ্ধে। তাদের কতকগর্বলর মধ্যে অবশ্য প্রগতিশীল ধ্যানধারণাও ছিল। ষেমন, ১৬শ-১৮শ শতাবদীতে বহ্বলপ্রচলিত ভক্তি আন্দোল-নের অন্যতম প্রবক্তা, ভারতীয় কবি তুলসীদাস

(১৫৩২-১৬২৪) জাতিভেদ প্রথা, সামাজিক অসাম্য ও ধর্মার গোঁড়ামির বিরুদ্ধে মত প্রকাশ করেছিলেন; অসামান্য ভারতীর চিন্তানারক রামমোহন রার (১৭৭২-১৮৩৩) ও দেবেন্দ্রনাথ ঠাকুর (১৮১৭-১৯০৫) ধর্মানরপেক্ষ শিক্ষার পক্ষ-সমর্থনে ও বিকাশসাধনে এবং ভারতীর জনগণের ঐতিহ্যসমূহ অধ্যরন ও অব্যাহত রাখার ব্যাপারে প্রচুর কাজ করেছিলেন। সেই সময়ের সবচেয়ে প্রাগ্রসর ভারতীর বুদ্ধিজীবীরা 'ইয়ং বেঙ্গল' নামে একটি গোণ্ঠী গঠন করেছিলেন, যার ভাবাদর্শগত নেতা হেনরি এল. ডিরোজিও (১৮০৭-১৮৩১) বস্তুবাদী অভিমত প্রচার করতেন। ১৯শ শতাব্দীর দ্বিতীরার্ধে, সামাজিক ও ধর্মার সংক্ষারকামী বহুর গোণ্ঠী ও সমিতি সারা ভারত জুবুড়ে গঠিত হয়েছিল।

র্শ চিন্তানায়করা, বিশেষত, মিখাইল লমোনোসভ (১৭১১-১৭৬৫) ও আলেক্সান্দর রাদিশ্চেভ (১৭৪৯-১৮০২) প্রমুখ ১৮শ শতাব্দীতে দর্শনে বস্তুবাদী ধারার বিকাশসাধনে বিপত্ন অবদান রেখেছিলেন।

লমোনোসভ দার্শনিক প্রতিজ্ঞাগর্বলর গভীরতম প্রতিপাদন উপস্থিত করেছিলেন, সেগর্বলর সিদ্ধতা প্রতিপাদন করেছিলেন প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের তথ্যাদি দিয়ে। সকল পদার্থ ও ব্যাপার এক বস্থুগত চরিত্রের — এই মত পোষণ করে তিনি দর্শনের বর্বনিয়াদি প্রশেনর এক বস্থুবাদী উত্তর দিয়েছিলেন। তিনি বলেছিলেন, বস্তু পরমাণ্সমূহ দিয়ে গঠিত, সেগর্বল এক্র সংযোজিত হয়ে অণ্ম বা 'স্ক্রের কণিকা' গঠন করে এবং সেগর্বল দিয়েই সমস্ত 'সংবেদজ পদার্থ' গঠিত। এই সর্বপ্রথম লমোনোসভ প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের সাহায্যে বস্থু ও গাঁতর চিরন্তনতা ও অবিনশ্বরতা প্রতিপাদন করেছিলেন, বস্থু ও গতির অক্ষয়তার নিয়ম আবিষ্কার করে। তিনি জোর দিয়ে বলেছিলেন যে বস্থু ও গতির মধ্যেকার সংযোগ অবিচ্ছেদ্য, এবং বস্থু রয়েছে নিয়ত গতির অবস্থায়। অন্য সমস্ত অধিষন্দ্রবাদী বস্থুবাদীদের মতো, তিনিও গতিকে স্থানে পদার্থাসমূহের গতিবিধিতে পর্যবিসত করেছিলেন, কিন্তু তাকে বিভক্ত করেছিলেন দুটি ধরনে: বাহ্যিক, যখন পদার্থটি অন্যান্য পদার্থের ব্যাপারে নিজের অবস্থান পরিবর্তন করে; এবং আভ্যন্তরিক, যখন সেই বিশেষ পদার্থটির গঠনকারী কণাগ্রনিলর অবস্থানে পরিবর্তন ঘটে।

অবধারণার তত্ত্বে, লমোনোসভ ধরে নিয়েছিলেন যে
প্রথিবী জ্ঞেয়। তিনি মনে করতেন যে ইন্দ্রিয়গর্বলর
দ্বারা পদার্থ ও ব্যাপারসম্বের প্রত্যক্ষ উপলব্ধি এবং
তার পরে তত্ত্বগত চিন্তনক্রমে সংবেদজ তথ্যগর্বলর
প্রক্রিয়েরে মধ্য দিয়ে অবধারণা ঘটে। অভিজ্ঞতা ও
তত্ত্বগত চিন্তনের উপরে তিনি সমান গ্রন্থপূর্ণ ভূমিকা
আরোপ করেছিলেন এই বিশ্বাস নিয়ে যে সত্য সম্বন্ধে
অবধারণা সম্ভব একমাত্র সেগর্মলির মধ্যে ঘনিষ্ঠ
আন্তঃসংযোগে।

তাই, ১৭শ ও ১৮শ শতাব্দীর চিন্তনায়কদের বস্তুবাদী অভিমতগর্বল প্রগতিশীল ছিল। কিন্তু এর সবগর্বলিই কিছ্বটা পরিমাণে চিহ্নিত ছিল অধিবিদ্যা দিয়ে, কিংবা বিকাশের, গর্বগত প্রভেদের, প্রকৃতিতে দ্বন্দ্ব, প্রভৃতির অস্বীকৃতি দিয়ে, এবং এক অধিযন্দ্রবাদী দ্ভিভঙ্গি দিয়েও, অথবা গতির বহুবিধ র্পকে যালিক র্পে, ছানে পদার্থগর্বালর গতিবিধিতে পর্যবিসত করা দিয়ে, গ্রুণগত প্রভেদগর্বলর বহুর্পতাকে যালিক নির্মগর্বালর ভিত্তিতে ব্যাখ্যা করার প্রচেন্টা দিয়ে। নিংসন্দেহে তার কারণ ছিল সেই সময়ে প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের স্তর, যে সময়ে শ্বধ্ জ্যোতিবিদ্যা আর পদার্থবিদ্যা, প্রধানত বলবিদ্যার ক্ষেত্রে, মোটামর্টি স্ববিকশিত ছিল।

### ৫। ১৮শ শতাব্দীর শেষ ও ১৯শ শতাব্দীর প্রথমার্ধের ক্লাসিকাল জার্মান দর্শন

ক্লাসিকাল জার্মান দর্শনের প্রতিনিধিরা বস্তুবাদ ও ডায়ালেকটিকসের সমস্যাগর্বল আগেকার যেকোনো সময়ের চেয়ে আরও গভীরতার সঙ্গে বিশদ করেছিলেন। ক্লাসিকাল জার্মান দর্শনের প্রতিষ্ঠাতা ছিলেন ইমান্বয়েল কাণ্ট (১৭২৪-১৮০৪)। অন্যান্য জিনিস ছাড়াও, যেটা তিনি করেছিলেন তা হল অবধারণা বিষয়ক তত্ত্বের কতকগর্বল সমস্যাকে স্ত্রায়িত করা এবং ১৭শ ও ১৮শ শতাবদীতে অনেকখানি হারিয়ে-যাওয়া ডায়ালেকটিকসে আগ্রহ প্রনজ্গিত্বত করা।

কাণ্ট প্রথমে প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের সমস্যাগর্নলর প্রতি যথেষ্ট মনোনিবেশ করেছিলেন। যেমন, বিকীর্ণ বস্তুর মোলিক পর্ঞ্জসমূহ থেকে সৌরজগতের প্রকৃতি গঠন সম্বন্ধে একটি প্রকলপ তিনি বিশদ করেছিলেন। এঙ্গেলসের কথায়, সেই প্রকল্পটি প্রথিবী সম্বন্ধে আধিবিদ্যক দ্বিউভিঙ্গিতে একটা ফাটল তৈরি করেছিল।

পরে, কাণ্ট বিশন্ধ দার্শনিক সমস্যাগন্ধার দিকে মনোযোগ দেন। তাঁর দার্শনিক মততন্ত্র 'ভাববাদের সঙ্গে বস্তুবাদের সমন্বরসাধন, দন্টির মধ্যে এক আপোস, একটি মততন্ত্রের মধ্যে নানাধর্মী ও বিপরীত দার্শনিক মতধারাগন্ধার মিলন'।\*

কাণ্ট বস্তুর বিষয়গত অস্তিত্ব স্বীকার করতেন, কিন্তু মনে করতেন যে প্থিবী বিশ্ভখলাময়, সেখানে কোনো সমান্বতিতা নেই, এবং একমাত্র মান্বই সমস্ত ব্যাপারকে স্থান ও কালে বিন্যন্ত করে এবং সেগ্র্লিকে আর্বাশ্যকতা, সমান্বতিতা ও কার্য-কারণ সম্বন্ধ প্রদান করে অবধারণার প্রক্রিয়ায় সেই বিশ্ভখলার মধ্যে কিছ্ম শৃভখলা প্রবর্তন করে। তাঁর মতে, মান্ব নিজেই প্রপঞ্চময় জগৎকে এবং সেই জগতে ক্রিয়াশীল নিয়মগ্র্নিল স্ভিট করেছে। এখানে আমরা বস্তুবাদী থেকে ভাববাদী অবস্থানে চলে যাওয়া দেখতে পাই। কাণ্ট সংবেদনকে জ্ঞানের একমাত্র উৎস বলে স্বীকার করতেন বটে, কিন্তু মনে করতেন যে বস্তুনিচয় ও ব্যাপারসম্ভের সারমর্ম, 'স্বর্পী সত্তা', অজ্ঞেয়। কাণ্ট এইখানেই এক অজ্ঞাবাদী অবস্থানে এসে পড়েছিলেন।

গেওগ' ভিলহেল্ম ফ্রিডরিখ হেগেল (১৭৭০-১৮৩১) ছিলেন ক্লাসিকাল জার্মান দর্শনের মহত্তম

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 14, p. 198.

প্রতিনিধি। তিনি এক দার্শনিক মততন্ত্র বিশদ করেছিলেন, যাতে দান্দ্রিক পদ্ধতির সঙ্গে পৃথিবী সন্বন্ধে ভাববাদী অভিমতকে মেলানো হয়েছিল। হেগেল মনে করতেন যে পৃথিবীর অন্তঃসার ও ভিত্তি হল এক পরম ভাব, বা পরমাত্মা, যার অন্তিত্ব মান্ব্ধের বাইরে ও মান্ব-নিরপেক্ষভাবে। হেগেলের পরম ভাব কার্যতি খোদ মানব চৈতন্য, মান্ব্ধ থেকে পৃথক এবং অতিপ্রাকৃত বিচারশক্তি হিসেবে স্থাপিত।

পরম ভাবের আত্ম-বিবর্তনের মধ্যে হেগেল নির্ণয় করেছিলেন তিনটি পর্যায়। প্রথম পর্যায়, তিনি পরম ভাবের ধারণা করেছিলেন মানুমের সঙ্গে নিঃসম্পর্কিত আত্ম-বিবর্তনশীল এক ধারণাতন্ত্রের রুপে চিন্তন হিসেবে। দ্বিতীয় পর্যায়, পরম ভাব চলে যায় তার 'অপর সন্তার' মধ্যে এবং প্রকৃতিতে অঙ্গীভূত হয়, প্রকৃতি স্বয়ং বিকাশ-অক্ষম; হেগেলের কাছে, প্রকৃতি স্থানে আত্মোদ্ঘাটন করে শুধু মনশ্চক্ষে। তৃতীয় পর্যায়ে, প্রকৃতিতে অঙ্গীভূত পরম ভাব জন্ম দেয় মানবমন ও সামাজিক জীবনের।

হেগেলের মততন্ত্র ছিল বিষয়গত ভাববাদের মততন্ত্র, তাতে ছিল ধর্মের এক স্ক্র্মুল সাফাই, এবং বস্তুজগৎকে তাতে গণ্য করা হয়েছিল গোণ একটা কিছ্মু হিসেবে, ভাবগতর এক ব্যুৎপত্তিলন্ধ হিসেবে। কিন্তু সেই অবৈজ্ঞানিক মততন্ত্রের কাঠামোর মধ্যে, হেগেল ডায়ালেকটিকসকে এমন প্রগাঢ় ও বিস্তৃতভাবে বিশদ করেছিলেন, যা আগে কোনো দার্শনিক কখনও করেন নি।

বিকাশের ধারণাটা হেগেলের সমস্ত দর্শনের মধ্যে ছড়িয়ে আছে। তিনি মনে করতেন, যে কোনো ব্যাপারকেই দেখা উচিত তার আত্মপ্রকাশ, পরিবর্তন ও বিল্ফাপ্তর অবস্থান থেকে। তিনি ভায়ালেকটিকসের ব্রনিয়াদি নিয়মগর্ফাল আবিষ্কার ও স্ত্রবদ্ধ করেছিলেন, এই ধারণাটা বিশদ করেছিলেন যে বিকাশের উৎস হল বিপরীতের সংগ্রাম, বস্তুনিচয় ও ব্যাপারসম্হের সহজাত আভ্যন্তরিক দ্বন্ধান্ত্রিল সকল গতি ও জীবনের ম্ল। অবধারণা সম্বন্ধেও তিনি এক দ্বান্দ্রিক দ্বিভার্ভান্ধ গ্রহণ করেছিলেন, বলেছিলেন যে সত্য একটি প্রক্রিয়া।

স্বভাবতই, হেগেলের ভাববাদী মততন্ত্র ও তার রক্ষণশীল রাজনৈতিক অভিমত তাঁর দ্বান্দ্বিক পদ্ধতির উপরে একটা প্রতিকূল প্রভাব ফেলেছিল।

হেগেলের পদ্ধতির a্বটিগ্বলি কাটিয়ে ওঠা যেত এবং তাকে আরও বিকশিত করা যেত একমাত্র বস্তুবা-দেরই ভিত্তিতে, যা নির্ভর করবে বিজ্ঞানের উপরে এবং পরক কোনো সংযোজন ছাড়াই প্রথিবীকে উপস্থিত করবে তা বস্তুতই যেমন, তেমনভাবে। সেই জনাই, সেই সময়ে দার্শনিকদের সামনে বিষয়গত দাবি ছিল বস্তুবাদী অবস্থানসম্বের দিকে যাওয়া, এবং এক বস্তুবাদী ভিত্তিতে হেগেলের ভাববাদী দর্শনের কৃতিত্বগ্রলির সমালোচনাত্মক পর্যালোচনা করা।

জার্মান দার্শনিক ল্যুডভিগ ফরেরবাখ (১৮০৪-১৮৭২) সেই ঐতিহাসিক কাজটি আংশিকভাবে সম্পন্ন করেছিলেন। বস্তুবাদের পক্ষ সমর্থনে এক দৃঢ় অবস্থান গ্রহণ করে তিনি দেখিয়েছিলেন যে হেগেলের পরম ভাব মানবমন ছাড়া আর কিছ্রই নয়, সেই মানবমনকে তার বাহন — মান্য থেকে বিচ্ছিল এবং বাহ্যিক প্থিবীর এক স্বতন্দ্র স্ভিদশীল উৎসে পরিণত করা হয়েছে। তিনি দেখান যে হেগেলের দর্শনে পরম ভাব যে-ভূমিকা পালন করে, ঈশ্বরতত্ত্বে সেই ভূমিকা পালিত হয় ঈশ্বরের দ্বারা। তিনি বলেছিলেন, পরম ভাব ঈশ্বর থেকে ভিন্ন কিছ্র নয়, এবং হেগেলের দর্শনি ঈশ্বরতত্ত্বেরই আরেকটি প্রকারভেদ মার্ম। ফয়েরবাখের মতে, চিন্তন মান্যের বাইরে ও মান্য্য-নিরপেক্ষভাবে থাকতে পারে না, কেননা তা হল মানবমস্থিভেকর, একটি গ্রণ-ধর্ম, তার কিয়া, সেই কিয়ায় আধ্যাত্মিক ও বস্তুগত ঘনিষ্ঠভাবে পরসপরসম্পর্কিত। স্বতরাং, হেগেল যেমন মনে করতেন তেমনভাবে চিন্তা (আধ্যাত্মিক) মুখ্য নয়, গোণ, বস্তু, প্রকৃতির ব্যংপত্তিলক।

ফয়েরবাথ তাঁর দশনের মূল কেন্দ্র করেছিলেন মান্বকে এবং মান্ব যে প্রকৃতির একটি অংশ ও যে প্রকৃতি তাকে উৎপন্ন করেছে সেই প্রকৃতিকে; এবং তাঁর বস্তুবাদী অভিমত বিশদীকরণে নৃতত্ত্বাদকে (anthropologism\*) তাঁর প্রধান নীতি, প্রস্থান-বিন্দ্র করেছিলেন।

মান্ব যে প্রকৃতির একটি অংশ, আর তার চৈতন্য, তার চিন্তন যে প্রকৃতির এক গ্লে-ধর্মা, তার উপরে সেই নীতি অন্যায়ী সঠিকভাবে জার দিলেও, ফয়েরবাখ উপেক্ষা করেছিলেন অন্য দিকটি, এই

<sup>\*</sup> গ্রীক anthropos (মান,ষ) শব্দ থেকে।

ঘটনাটি যে মান্য প্রকৃতির একটি অংশ বলে, একই সঙ্গে সামাজিক জীবনেরও একটি উৎপাদ, এবং তার চৈতন্য নির্ধারিত হয় শুধু তার দেহযদের, বিশেষত তার মিস্তিজ্কে ঘটমান শারীরবৃত্তীয় প্রক্রিয়াসম্থের দ্বারাই নয়, সামাজিক সম্পর্কের দ্বারাও, মানবজীবনের বৈষ্যিক অবস্থার দ্বারাও।

বস্থু না চৈতন্য, কোনটি মুখ্য — এই প্রশ্নের এক বস্থুবাদী উত্তর দেওয়া ছাড়াও, ফয়েরবাখ সমানভাবে সঠিক এক উত্তর দিয়েছিলেন দশ নের ব্লনিয়াদি প্রশেনর দ্বিতীয় দিকটির: তিনি জগণকে জ্ঞেয় বলে গণ্য করেছিলেন এবং কাপ্টের অজ্ঞাবাদের তীর সমালোচনা করেছিলেন।

সংবেদনগন্ত্রিকে তিনি দেখেছিলেন অবধারণার প্রক্রিয়ায় প্রস্থান-বিন্দন্ হিসেবে। তিনি মনে করতেন, এগন্ত্রিল মান্ত্র্বকে বিষয়গত বাস্তব সম্পর্কে সমস্ত জ্ঞাতব্য তথ্য যোগায়। কিন্তু, চিন্তনও এই প্রক্রিয়ার সঙ্গে জড়িত। ভাষান্তরে, সংবেদন ও চিন্তনের মধ্যে, সংবেদজ ও বন্তিসহর মধ্যে ঘনিষ্ঠ আন্তঃসংযোগ ফয়েরবাথ ব্রুবতে পেরেছিলেন।

ফরেরবাথ ধর্মের ঘোরতর বিরোধী ছিলেন এবং প্রথান,প্রথভাবে তার সমালোচনা করেছিলেন। তিনি দেখিয়েছিলেন যে শ্বস্টর অতিপ্রাকৃত কিছন নয়, ঈশ্বর মানন্বের দ্বারা স্ট হয়েছিল তাদের নিজেদের প্রতির্পে ও সাদ্দেশ্য। ঈশ্বরের প্রতি আরোপিত সমস্ত গন্প ও লক্ষণ যে রীতিমত মানবিক, এবং সেগন্লি হয় ব্যক্তিমানন্বের না হয় সামগ্রিকভাবে মানবজাতির গ্নণ

ও লক্ষণ, তা দেখিয়ে তিনি ধর্মের পার্থির শিকড়-গর্নল উদ্ঘাটন করেছিলেন, ঈশ্বরকে স্বর্গ থেকে টেনে নামিয়েছিলেন মতে।

কিন্তু ফয়েরবাখ ধর্মের শ্রেণীগত সারমর্ম বোঝেন
নি, ঈশ্বর ও লোকান্তরে বিশ্বাসের পিছনকার সামাজিক
কারণগর্নানও দেখান নি। সেই জন্যই ধর্মের সঙ্গে লড়াই
করার কোনো বাস্তব উপায় তিনি দেখাতে পারেন নি।
অধিকন্তু, তিনি ধর্মের সব কিছ্রুরই বিরোধী ছিলেন
না, আক্রমণ করেছিলেন শ্ব্রু প্রথাগত ধর্মকে, যে
ধর্মে ঈশ্বরকে এক অতিপ্রাকৃত সন্তা বলে ধারণা করা
হয়। তিনি এক নতুন ধর্মের প্রয়োজনীয়তার কথা
বলেছিলেন, যার মধ্যে ঈশ্বরের স্থান অধিকার করবে
মান্ব্র স্বরং, এবং যার প্রধান নীতি হবে আরেকজন
মান্ব্রের প্রতি একজন মান্ব্রের ভালোবাসা।

ফয়েরবাখের কৃতিত্ব ছিল এই যে তাঁর দর্শন বস্থুবাদী নীতিসম্হকে প্রনঃপ্রতিষ্ঠিত করেছিল, যদিও প্রনেনা অধিবিদ্যাগত ভিত্তির উপরে, ডায়ালেকটিকস ছাড়া, যাকে বর্জন করা হয়েছিল হেগেলের ভাববাদের সঙ্গে।

### ७। ১৯ म भाजाननीत त्रुम विश्ववी श्रायान्तीरमत मर्मान

অধিবিদ্যাবাদী বস্তুবাদের বহু ব্রুটি কাটিয়ে উঠেছিলেন রুশ বিপ্লবী গণতন্ত্রীরা, যাঁরা ১৮৪০-এর দশকের গোড়ার দিকে নিজেদের দার্শনিক অভিমত উপস্থিত করেছিলেন এবং কয়েক দশক ধরে সেই সব অভিমত বিশদ করেছিলেন; এ'রা হলেন: ভিস্সারিওন বেলিনস্কি (১৮১১-১৮৪৮), আলেক্সান্দর গের্ণসেন (১৮১২-১৮৭০), নিকোলাই চেনিশেভস্কি (১৮২৮-১৮৮১), নিকোলাই দরোলিউবভ (১৮৩৬-১৮৬১), প্রমুখ।

রুশ বিপ্লবী গণতন্ত্রীরা তাঁদের দার্শনিক অভিমতের ব্যাপারে নির্ভার করেছিলেন, এক দিকে, তাঁদের রুশ পুর্বাস্রী লমোনোসভ ও রাদিশ্চেভের বস্তুবাদী দর্শনের উপরে, এবং অন্য দিকে, হেগেলের ভাষালেকটিকস ও ফয়েরবাথের বস্তুবাদের উপরে। সেই সঙ্গে, প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের সমসাময়িক কৃতিত্বগ্নলির কিছুন্টা সামান্যীকরণ করেছিলেন তাঁরা।

ফরেরবাখের প্রতিতুলনার, রুশ বিপ্লবী গণতন্দ্রীরা হেগেলের সমালোচনা করেছিলেন তাঁর ডায়ালেকটিকসকে বর্জন না করে এবং চেষ্টা করেছিলেন
বস্তুবাদের সঙ্গে তাকে মেলাতে, তার একটা বস্তুবাদী
ভাষ্য দিতে।

যেমন, গেংসেন উচ্চ ম্ল্যায়ন করেছিলেন হেগেলের ভায়ালেকটিকসের, যা সাধারণভাবে গতির নির্মগর্নলি এবং প্রকৃতি ও চিন্তনের বিকাশের নির্মগর্নলকে হুদয়ঙ্গম করেছিল, কিন্তু তিনি তাঁর সমালোচনা করেছিলেন অত্যধিক বিম্ত হওয়ার জন্য, বাস্তবের সঙ্গে, জীবনের সঙ্গে সংস্পর্শহীন হওয়ার জন্য, ভাববাদের জন্য। গেংসেনের মতে, যার প্রকৃত, বাস্তব অস্তিত্ব আছে, সেটা শ্বদ্ধ সত্তা নয়, বস্তুগত পদার্থ সমূহ, যা দিয়ে প্রকৃতি তৈরি। অধ্যাত্মা আর চিন্তার কথা বলতে গেলে, সেগন্লি হল প্রকৃতির বিকাশের পরিণতি, যে বস্তুগত সন্তাগন্লি বিকাশের একটা নির্দিষ্ট স্তরে গিয়ে পেণছৈছে সেগন্লির এক গন্থ-ধর্ম।

রুশ বিপ্লবী গণতন্দ্রীদের মতে, বাস্তবের সীমাহীন সংখ্যক গুন্থাবলী আছে এবং তা আছে এক চিরস্থারী, অন্তহীন গতি ও বিকাশের অবস্থায়। তাঁরা মনে করতেন, বিকাশের উৎস হল বিপরীতের সংগ্রাম ও পরিবর্তন র্পান্তর। তাঁরা এও উপলব্ধি কর্মোছলেন যে গতি ও প্রকৃতির বিকাশ চলাকালে পরিমাণের এক র্পান্তর ঘটে গুন্ণে, আগে যা ছিল তা থেকে একটা কিছু নতুন ও ভিন্ন জিনিস আত্মপ্রকাশ করে। বিপ্লবী গণতন্দ্রীরা, বিশেষত চেনিশেভস্কি, বিভিন্ন কোণ থেকে প্রকৃতিতে ও সমাজে নিরাকরণের নিরাকরণের নিরমের ক্রিয়াটি প্রদর্শন করেছিলেন, যা র্পসম্হের নিরত পরিবর্তন এবং পরে এক উচ্চতর স্তরে অতীতের প্রত্যাবর্তন, প্রনরাবৃত্তির ব্যাখ্যা করে।

তাই, রুশ বিপ্লবী গণতন্ত্রীরা অধিষন্ত্রবাদী ও অধিবিদ্যাবাদী দৃষ্টিভঙ্গি অনেকাংশে বর্জন করেছিলেন এবং ডায়ালেকটিকসকে বস্তুবাদের সঙ্গে মেলানোর ব্যাপারে, বস্তুবাদী ধারায় ডায়ালেকটিকসকে ব্যাখ্যা ও তার সিদ্ধতা প্রমাণ করার ব্যাপারে সামনের দিকে একটা পদক্ষেপ করেছিলেন।

র্শ বিপ্লবী গণতন্ত্রীদের আরেকটি কৃতিত্ব ছিল অজ্ঞাবাদের বির্দ্ধে তাঁদের দৃঢ়পণ সংগ্রাম।

6-849

চেনিশেভস্কি খোদ মানবজীবনের দিকে, মান্ব্রের কর্মপ্রয়োগের দিকে অঙ্গব্লিনিদেশি করে অজ্ঞাবাদকে প্রত্যাখ্যান করেছিলেন, বলেছিলেন যে জগং জ্ঞের এবং আমাদের সংবেদজ প্রত্যক্ষণ বাস্তবের এক সঠিক প্রতিফলন।

র্শ বিপ্লবী গণতন্ত্রীরা দার্শনিক তত্ত্বগর্নালর অনুধ্যানমূলক চরিত্র কাটিয়ে ওঠার ব্যাপারেও কিছন্ অগ্রনীতি করেছিলেন। তাঁরা প্রথিবীকে র্পান্তরিত করতে চেয়েছিলেন। দৃষ্টান্তস্বর্প, গেণ্ডেন ভায়ালেকটিকসকে দেখেছিলেন 'বিপ্লবের বীজগাণিত' হিসেবে।

তাঁদের সামাজিক অভিমতের কথা বলতে গেলে, রুশ বিপ্লবী গণতন্ত্রীরা কিছ্ম কিছ্ম বস্তুবাদী বক্তব্য সত্ত্বেও ভাববাদীই থেকে গিয়েছিলেন।

#### প্রসঙ্গ ৩।

### মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শনের আত্মপ্রকাশ ও তার বিকাশের প্রধান প্রধান পর্যায়

### ১। মার্কসীয় দর্শনের আত্মপ্রকাশের পূর্বশর্ত

মাক সীয়-লেনিনীয় দর্শনের আত্মপ্রকাশ হল বৈজ্ঞানিক চিন্তার ও সামগ্রিকভাবে সমাজের বিকাশের এক অনিবার্য ফল।

কার্ল মার্কস (১৮১৮-১৮৮৩) ও ফ্রিডরিথ
এঙ্গেলস (১৮২০-১৮৯৫) কর্তৃক দ্বান্দ্রিক ও
ঐতিহাসিক বস্তুবাদের দর্শন স্থিউ এক বিরাট
বৈজ্ঞানিক কৃতিত্ব ছিল। লেনিন যে কথা
বলেছেন, বৈপ্লবিক বিশ্ব দ্ভিউভঙ্গির বিকাশ
ঘটিয়ে মার্কস ও এঙ্গেলস সত্যকার এক
বৈজ্ঞানিক তত্ত্ব উপহার দিয়েছিলেন, শ্রামিক
শ্রেণীকে তার ঐতিহাসিক কর্ম ব্রত ব্রন্ধতে
শিখিয়েছিলেন এবং তার পক্ষে শোষণম্লক
সমাজ নিশ্চিক্ত করে সমাজতন্ত্র গড়ার বাস্তব
উপায়ের দিকে অঙ্গর্লিনিদেশি করেছিলেন।

মার্কসীয় দর্শনের আত্মপ্রকাশ আপতিক ঘটনা ছিল না, বরং মানবজাতির প্রগতির ফল ছিল। সমগ্র মার্কসবাদের মতোই, মার্কসীয় দর্শন বিশদীকৃত হতে পারত একমাত্র সমাজের, দর্শনের এবং প্রাকৃতিক ও সামাজিক বিজ্ঞানগর্নালর দীর্ঘ বিকাশেরই ফলে। মার্কস ও এঙ্গেলস তা স্ত্রবদ্ধ করতে সক্ষম হয়েছিলেন, কারণ তার জন্য নির্দিশ্ট সামাজিক, প্রাকৃতিক-বিজ্ঞানগত ও তত্ত্বগত প্রশতসমূহ ইতিমধ্যে র্প পরিগ্রহ করেছিল।

### ক) সামাজিক-অর্থনৈতিক প্রশিতগর্নি

পর্বজিবাদী বিকাশের পথে মানবসমাজের উত্তরণ ছিল বৈজ্ঞানিক বিশ্ব দ্ভিভিঞ্চির আত্মপ্রকাশের পক্ষে সাধারণ সামাজিক প্রশিত।

মধ্য-১৯শ শতাব্দী নাগাদ, পর্বজিবাদ অনেকগর্নলি দেশে সামন্ততন্ত্রকে স্থানচ্যুত করেছিল, পর্বজিবাদী ব্যবস্থার দর্বিট প্রধান শ্রেণী হিসেবে বর্জোয়া ও প্রলেতারিয়েতের জন্ম দিয়েছিল। পর্বজিবাদের বিকাশের সঙ্গে সঙ্গে, শ্রেণী সম্পর্কের জটিলতা প্রচণ্ড ব্রদ্ধি পেয়েছিল। বর্জোয়া শ্রেণীর দ্বারা শোষিত ও প্রাথমিকতম মানবাধিকার থেকে বঞ্চিত প্রলেতারিয়েত বিদ্যমান বন্দোবস্তের বিরব্দের সংগ্রামে উথিত হচ্ছিল।

প্রথমে, প্রলেতারিয়েতের শ্রেণী সংগ্রাম ছিল স্বতঃস্ফ্রত্, একক পর্নজিপতিদের বিরুদ্ধে বিক্ষিপ্ত কর্ম-তংপরতার রুপে। কিন্তু ক্রমে ক্রমে তা আরও সংগঠিত ও উদ্দেশ্যপূর্ণ হয়ে উঠেছিল। ১৮৪০-এর দশকের গোড়ার দিকে ফ্রান্স, জার্মানি ও রিটেনে গ্রামকদের ক্রমবর্ধমান প্রতিবাদ ও সংগ্রাম দেখা গিয়েছিল। তারা দাবি করেছিল উন্নততর কাজের অবস্থা, সংক্ষিপ্ততর কাজের সময়, অধিকতর মজনুরি, ইত্যাদি।

স্বীয় অধিকারবলে এক শ্রেণী হিসেবে সফল
সংগ্রাম চালানোর জন্য প্রলেতারিয়েতের নিজের স্বল্পমেয়াদি ও চ্ড়ান্ত লক্ষ্য সম্বন্ধে, কার্যকর উপায়-পদ্ধতি
সম্পর্কে একটা স্কুপন্ট ধারণা থাকা দরকার ছিল।
আর সেটা সম্ভব ছিল একমাত্র এক বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব
দ্ভিভিঙ্গির ভিত্তিতেই। তাই দেখা দিয়েছিল এমন এক
বৈজ্ঞানিক তত্ত্বের অত্যাবশ্যকীয়তা, যা প্রলেতারিয়েতকে
সমাজের বিকাশ নিয়ম ও তার বৈপ্লবিক র্পান্তরের
নিয়ম ব্রুরতে সক্ষম করতে পারত।

তাই, স্বয়ং জীবনই, পর্জবাদী শোষণের বিরুদ্ধে 
শ্রমিক শ্রেণীর সংগ্রামের বিকাশই বিজ্ঞান ও সমাজের 
সামনে নির্ধারণ করেছিল এক নতুন কর্তব্যকর্ম, 
প্রলেতারিয়েত ও অন্য সমস্ত শ্রমজীবী জনগণের জন্য 
তাদের সামাজিক ন্যায়বিচার ও সমাজতন্ত অর্জনের 
সংগ্রামে এক ভাবার্শগত অস্ত্র হিসেবে এক বৈপ্রবিক 
তত্ত্ব স্ত্রবদ্ধ করার কর্তব্যকর্ম।

মার্ক'সবাদ আত্মপ্রকাশ করেছিল সেই ঐতিহাসিক প্রয়োজনীয়তায় সাড়া দিয়ে, মার্ক'সীয় দর্শন — দ্বান্দ্বিক ও ঐতিহাসিক বস্থুবাদ — ছিল তার অঙ্গীয় অংশ ও তত্ত্বগত ভিত্তি।

## খ) প্রাকৃতিক-বিজ্ঞানগত প্রেশর্ভগর্নি

প্থিবী সম্বন্ধে এক বৈজ্ঞানিক উপলব্ধির জন্য প্রলেতারিয়েতের প্রয়োজন দ্বান্দ্বিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদের বিকাশের এক বলিষ্ঠ প্রণোদনা ছিল। কিন্তু একমাত্র সেই প্রয়োজনটাই অ-পর্যাপ্ত হত। আরও যা দরকার ছিল তা হল বৈজ্ঞানিক বিকাশের একটা নিদিশ্ট স্তর, সামগ্রিকভাবে প্থিবী ও বিশেষভাবে সামাজিক জীবন সম্বন্ধে এক বস্তুবাদী বোধের জন্য প্রত্যয়জনক তথ্যাদি, এবং অন্তর্নিহিত নিয়ম অনুযায়ী প্রকৃতি ও সমাজের অন্তহীন বিকাশের প্রমাণ।

১৯শ শতাব্দীর গোড়ায়, বিজ্ঞান এমন একটা স্তরে
পেণছৈছিল যা ডায়ালেকটিকসের প্রধান প্রধান নীতিকে
প্রথিবী সম্বন্ধে এক বস্তুবাদী উপলব্ধির আলোকে
তত্ত্বগতভাবে প্রতিপাদন করার বাস্তব সম্ভাবনা উন্মৃত্তে
করেছিল। এক বৈজ্ঞানিক, দ্বান্দ্বিক-বস্তুবাদী বিশ্ব
দ্ভিভিক্তি বিকাশের পক্ষে যথেণ্ট তথ্য সন্তিত হয়েছিল।

সেই সময়ে, অধ্যয়নাধীন পদার্থ ও ব্যাপারসম্হ সম্বন্ধে আলাদা আলাদা তথ্যের সঞ্চয়ন, বর্ণনা ও শ্রেণীবদ্ধকরণ থেকে প্রাকৃতিক বিজ্ঞান চলেছিল সেই সমস্ত পদার্থ ও ব্যাপারগর্মালর মধ্যে ঘটমান প্রক্রিয়াগর্মালর বিশ্লেষণ এবং সেগর্মালর মধ্যে সম্বন্ধ প্রতিষ্ঠা করার দিকে। সেগর্মালর সারমর্ম ব্রুষতে এবং সেগর্মালর পরিবর্তন ও বিকাশের সমান্ব্রতিতা প্রকাশ করতে তা অবশ্যম্ভাবীর্পেই সাহায্য করেছিল।

এঙ্গেলস যেমন বলেছেন, অভিজ্ঞতাম্বলক প্রাকৃতিক

বিজ্ঞান র পান্তরিত হয়েছিল এক 'তত্ত্বগত জ্ঞানে এবং অর্জিত ফলগর্নলর সামান্যীকরণের দ্বারা, প্রকৃতি সম্বন্ধে এক বছুবাদী জ্ঞানের মততন্ত্রে'।\* বলবিদ্যা, জ্যোতির্বিদ্যা, পদার্থবিদ্যা, রসায়ন, জীর্ববিদ্যা ও অন্যান্য প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের বিকাশ প্রথিবীর বস্তুগত ঐক্যকে, প্রাকৃতিক প্রক্রিয়াগ্রনির দ্বান্দ্বিক চরিত্রকে আরও বেশি প্রতায়জনকভাবে প্রদর্শন করেছিল।

মধ্য-১৯শ শতাবদীর তিনটি বিরাট আবিষ্কার দ্বান্দ্রিক-বস্তবাদী অভিমত গঠনের পক্ষে বিশেষ গুরুরুত্ব-পূর্ণ ছিল। ১৮৪২-১৮৪৫ সালে, জার্মান পদার্থবিজ্ঞানী জর্বলয়াস রবার্ট মায়ার শক্তির অক্ষয়তা ও রূপান্তরের নিয়ম আবিষ্কার করেন। মায়ার থেকে স্বতন্ত্রভাবে, ব্রিটিশ পদার্থবিজ্ঞানী উইলিয়ম আর. গ্রোভ ও জেমস পি. জ্বল, ওলন্দাজ ইঞ্জিনিয়ার ল্বডউইগ আ. কোলডিং, এবং র্শ বিজ্ঞানী হেইনরি<mark>খ</mark> লেন্ংসও সেই নিয়মটি আবিষ্কার করেছিলেন। সেই নিয়মটি আবিষ্কৃত হওয়ায় দেখা গেল যে যান্ত্রিক বল, তাপ, আলোক, বিদ্বাৎ, চৌম্বকত্ব ও রাসায়নিক প্রক্রিয়াসমূহ, অর্থাং, বস্তুর গতির বহুবিধ রুপ, বিচ্ছিন্ন নয়, আন্তঃসংয্কু, এবং নিদিচি অবস্থায় সেগর্বল শক্তির কোনো হানি না ঘটিয়েই একটি অপরটিতে র পান্তরিত হয়। এই আবিষ্কার প্রমাণ করল যে শক্তির কোনো উদ্ভব বা বিলোপ নেই, আছে

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, Progress Publishers, Moscow, 1974, p. 196.

শন্ধ্ব শক্তির একটি র্পের আরেকটি র্পে অবিরত র্পান্তর। এঙ্গেলস সেই নিয়মটিকে অভিহিত করেছিলেন প্রকৃতির অনাপেক্ষিক নিয়ম বলে। এটিই হল প্রথিবী সম্বন্ধে দ্বান্থিক অভিমতের প্রাকৃতিক-বিজ্ঞানগত ভিত্তি।

উদ্ভিদ ও প্রাণী জগৎ সম্বন্ধে বিজ্ঞানের বিকাশও অধিবিদ্যাম্লক দ্ভিভিজিকে দ্বর্লল করেছিল। ১৮৩০-এর দশকে, রুশ গবেষক পাভেল গরিয়ানিনভ, চেক জীববিজ্ঞানী জান প্রকিণে, ও জার্মান উদ্ভিদবিজ্ঞানী মাথিয়াস জাকব শ্লেইডেন ও থিওডর শোয়ান উদ্ভিদ ও প্রাণীর গঠনকাঠামোর কোষীয় তত্ত্ব স্ত্রবন্ধকরণের কাজ সম্পূর্ণ করেন। প্রবনো যেসব অধিবিদ্যাগত ধারণা উদ্ভিদ ও প্রাণী জগতের মধ্যে ঐক্য, এবং সেগ্র্লির বহ্ববিধ প্রজাতির মধ্যেও ঐক্য দেখতে অপারগ হয়েছিল, সেই ধারণাগ্র্লিল সেই তত্ত্ব ধ্বংস করে দিয়েছিল। তা উদ্ভিদ ও প্রাণীর জীবসন্তার সমর্প গঠনকাঠামো প্রতিপন্ধ করেছিল, সেগ্র্লির ব্রিদ্ধার প্রাক্রমা ব্যাখ্যা করেছিল, এবং জীববিদ্যার অধিকতর বিকাশের পথ প্রশস্ত করেছিল।

প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে তৃতীয় যে বিরাট আবিষ্কারটি প্রকৃতির দ্বান্দ্বিকতা উপলব্ধিতে বিরাট ভূমিকা পালন করেছিল, সেটির আবিষ্কর্তা ছিলেন বিটিশ বিজ্ঞানী চার্লস ডারউইন। প্রাকৃতিক ও কৃত্রিম অবস্থায় উদ্ভিদ ও প্রাণীর জীবন থেকে অসংখ্য তথ্যের ভিত্তিতে ডারউইন এই প্রত্যয়ে উপনীত হন যে প্রজাতিগর্নলি অপ্রিবর্তনীয় নয়, বরং সেগর্নল প্রিবৃতিতি হতে থাকে। তিনি প্রত্যয়জনকভাবে দেখান যে সমস্ত বিদ্যমান প্রজাতি প্রাকৃতিকভাবে উদ্ভূত হয়েছে অন্যান্য, পূর্ববর্তী প্রজাতি থেকে। ডারউইনের মতে, উদ্ভিদ ও প্রাণীর প্রজাতিগর্বলি পরিবর্তিত হয়েছিল প্রাকৃতিক ও কৃত্রিম নির্বাচনের ফলে। ডারউইন 'প্রাণী ও উদ্ভিদের প্রজাতিগর্বলি অসংয্কু, আপতিক, 'ঈশ্বরকর্তৃক সৃষ্ট' ও পরিবর্তনাতীত — এই অভিমতের অবসান ঘটান, এবং প্রজাতিসম্বহের পরিবর্তনীয়তা ও পর্যায়-পরম্পরা প্রতিপাদন করে জীববিদ্যাকে সর্বপ্রথম প্ররোপ্রবির বৈজ্ঞানিক ভিত্তির উপরে স্থাপন করেন।'।\*

তাই, শক্তির অক্ষয়তা ও র পান্তরের নিয়মটি বস্থুবাদের অন্যতম প্রধান প্রতিজ্ঞার যাথার্থ্য প্রতিপন্ন করেছিল, সেই প্রতিজ্ঞাটি এই যে বস্তু ও গতি চিরন্তন, অস্জনীয় ও অবিনাশী। সেই নিয়ম বস্তুর গতির র পান্তরির ঐক্য ও বৈচিত্র্য, সেগর্মলর পরিবর্তনির পান্তরের সমান্বর্তিতাগর্মল দেখিয়েছিল। সমস্ত জীবস্ত জীবসন্তার কোষীয় গঠনকাঠামো আবিষ্কার উদ্ভিদ আর প্রাণীর মধ্যে বেড়াগর্মল ভেঙে ফেলে বিকাশের সাধারণ নিয়ম-শাসিত জৈব প্রথিবীর ঐক্য প্রমাণ করেছিল। ডারউইনের বিবর্তন তত্ত্ব দেখিয়েছিল জৈব প্রথবী পরিবর্তিত ও বিকশিত হয়ে চলো। সেই তত্ত্ব অন্যায়ী উদ্ভিদ ও প্রাণীর সমস্ত বর্তমান প্রজাতিই দীর্ঘকালীন বিবর্তনের ফল। ডারউইন

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 1, 1977, p. 142.

বিজ্ঞানসম্মতভাবে প্রমাণ করেছিলেন যে সমস্ত উচ্চতর, জটিল জীবন্ত জীবসন্তা বিবর্তিত হয়েছে নিম্নতর, সরল জীবসন্তা থেকে এবং স্বয়ং মান্মই প্রাণীজগতের এক দীর্ঘকালীন বিবর্তনের ফল। বিবর্তন তত্ত্ব ভায়ালেকটিকসের মূল ধারণাটিকে, বিকাশের, সরল থেকে জটিলে, নিম্নতর থেকে উচ্চতরতে উত্তরণের ধারণাটিকে প্রতিপন্ম করেছিল।

ভাষান্তরে, ১৯শ শতাব্দীর প্রথমার্ধে প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের কৃতিত্বগর্নালই বস্তুবাদের প্রধান প্রতিজ্ঞাগর্নাল ও ডায়ালেকটিকসের নীতিগর্নাল স্ত্রবদ্ধ ও প্রতিপাদন করা সম্ভব করে তুলেছিল।

### গ) তত্ত্বগত প্রশিত্গর্নি

সামাজিক-ঐতিহাসিক পরিস্থিতি ও প্রাকৃতিক বিজ্ঞানগ্নলির বিকাশের পরিপ্রেক্ষিতে, মার্কসীয় দর্শনিভার করেছিল সে য্পের দার্শনিক চিন্তার উপরে। বহু শতাবদী ধরে দার্শনিকরা যে সমস্ত প্রেষ্ঠ ও প্রগতিশীল ভাবধারণাা স্ত্রবদ্ধ করেছিলেন, সেই চিন্তা সেগ্নলিকে এগিয়ে নিয়ে গিয়েছিল এবং বিশদ করেছিল। তার মানে এই যে ১৯শ শতাবদীর প্রথমার্ধে দান্দিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদের আত্মপ্রকাশের তত্ত্বগত প্রেশিতাগ্নলিও গড়ে উঠেছিল। ১৯শ শতাবদীর ক্লাসিকাল জার্মান দর্শনের প্রগতিশীল ভাবধারণা, সর্বেপরি হেগেল ও ফয়েরবাথের দর্শন ছিল মার্কসীয় দর্শনের সাক্ষাং তত্ত্বগত উৎস।

মার্কস ও এক্ষেলসের দার্শনিক অভিমত র্প পরিগ্রহ করেছিল বিপ্রবী প্রলেতারিয়েতের অবস্থান থেকে হেগেলের ডায়ালেকটিকস আর ফয়েরবাখের বস্তুবাদের এক সমালোচনাত্মক সমীক্ষার মধ্য দিয়ে।

মার্কস ও এঙ্গেলস তাঁদের যৌবনকালে হেগেলের দর্শনে বিরাট আগ্রহ দেখিয়েছিলেন। হেগেল ছিলেন বিষয়মুখ ভাববাদী, কিন্তু সেই ভাববাদী ভিত্তির উপরে তিনি ডায়ালেকটিকসের বিকাশ ঘটিয়েছিলেন প্রগাঢ়ভাবে।

ভায়ালেকটিকসের প্রধান প্রধান নীতি, নিয়ম ও
ক্যাটিগরি বা ম্ল প্রতায় হেগেল স্বেবদ্ধ করেছিলেন।
তিনি দেখিয়েছিলেন যে ভাবধারণাগর্নল বিকশিত
হয় ধাপে-ধাপে, নিম্নতর থেকে উচ্চতর র্পগর্নলতে,
এই বিকাশ চলাকালে পরিমাণের একটা র্পান্তর ঘটে
গ্র্ণে, এবং আভ্যন্তরিক দ্বন্দ্ব-বিরোধগর্নল হল বিকাশের
উৎস। ভায়ালেকটিকসের প্রধান প্রধান ম্ল প্রতায়ের
মধ্যে আন্তঃসংযোগ, সেগর্নলর পারম্পরিক
পরিবর্তনীয়তাও তিনি দেখিয়েছিলেন। কিন্তু তাঁর
ভায়ালেকটিকস ছিল ভাববাদী, মান্র্য ও মহাবিশ্বের
সীমা-উন্তীর্ণ এক চৈতনাের: এক 'পরম ভাব' বা 'বিশ্ব
আত্মার' ভায়ালেকটিকস। অধিকন্তু, হেগেল অতীত
বিশ্লেষণ করার কাজে ভায়ালেকটিকসের নিয়মগ্র্লল
ব্যবহার করেছিলেন, কিন্তু ভবিষ্যতের ক্ষেত্রে সেগর্নল

এক বিপ্লবী-গণতান্ত্রিক অবস্থান গ্রহণ করে মার্কস ও এঙ্গেলস শ্রমজীবী জনগণের স্বার্থের পক্ষ-সমর্থন করেছিলেন। এর ফলে তাঁরা মান্ব্যের মধ্যে সম্পর্কের ক্ষেত্রে অর্থনৈতিক স্বার্থের নিয়ামক ভূমিকা উপলব্ধি করতে পেরেছিলেন। তাঁরা অনুধাবন করেছিলেন যে উৎপাদনের উপায়ের উপরে ব্যক্তিগত মালিকানাই সামাজিক অসাম্য ও শ্রেণী সংগ্রামের মূল কারণ। এ সবই হেগেলের দর্শনের ভাববাদী বনিয়াদকে দুর্বল করেছিল।

মার্কস ও এঙ্গেলসের অভিমতকে রুপ দেওয়ার ব্যাপারে ফয়েরবাখের বস্তুবাদ গ্রন্থপূর্ণ ভূমিকা পালন করেছিল। ফয়েরবাখ ভাববাদ ও ধর্মকে চ্ডান্তভাবে প্রত্যাখ্যান করেছিলেন। তিনি দেখিয়েছিলেন যে দর্শনের উচিত প্রকৃতি ও মান্র্যকে অধ্যয়ন করা; মান্র্যকে তিনি দেখেছিলেন প্রকৃতির দীর্ঘকালব্যাপী বিকাশের এক ফল হিসেবে। তিনি মনে করতেন, চৈতন্য প্রকৃতিকে প্রতিফলিত ও অবধারণা করে। হেগেলের 'পরম ভাব', যা নাকি প্রথবীকে স্টিউ ও নিয়ন্ত্রণ করে, তাকে তিনি অত্যান্দ্রিরবাদী বলে অভিহিত করেছিলেন। তিনি অত্যান্দ্রিরবাদী বলে অভিহিত করেছিলেন। তিনি ব্যক্তি দিয়ে দেখিয়েছিলেন যে প্রথবীকে স্টিউ করে ভগবানদের নিজেদের প্রতির্পে ও সাদ্শ্যে স্টিউ করে তারা যে অবস্থায় বাস করে সেই অবস্থা-সাপেক্ষে।

ফয়েরবাখ-কৃত ভাববাদী দর্শনের সমালোচনাত্মক বিচার, মার্কস ও এঙ্গেলসকে এক দ্য়ে বস্তুবাদী অবস্থান গ্রহণ করতে সাহায্য করেছিল, কিন্তু তাঁরা ফয়েরবাথের নিষ্ঠাবান অনুগামী ছিলেন না, কেননা তাঁর বস্তুবাদ ছিল অধিবিদ্যাম্লক এবং, তা ছাড়াও, তাঁর দার্শনিক তত্ত্বে সামাজিক-রাজনৈতিক সংগ্রাম অন্তর্ভুক্ত হয় নি, কর্মপ্রয়েগের ভূমিকা দেখানো হয় নি।

হেগেলের ডায়ালেকটিকসকে সমালোচনাত্মকভাবে প্নবিনান্ত করে, মার্কস ও এঙ্গেলস তা থেকে ভাববাদকে বর্জন করেছিলেন এবং প্রকৃতই বিদ্যমান প্থিবীর অবধারণা ও বৈপ্লবিক র্পান্তরের ক্ষেত্রে তাকে প্রয়োগ করেছিলেন। সেই সঙ্গে, ফয়েরবাখের বস্তুবাদকেও সমালোচনাত্মকভাবে প্নবিনান্ত করে মার্কস ও এঙ্গেলস তা থেকে অধিবিদ্যা আর অন্ধ্যানম্লক দ্ভিউভিঙ্গি বাদ দিয়েছিলেন, এবং তাকে জীবনের সংস্পর্শে, শ্রামক শ্রেণী ও অন্যান্য শ্রমজীবী জনগণের বন্ধন-মোচনের সংগ্রামের সংস্পর্শে নিয়ে এসেছিলেন।

### ২। দর্শনে মার্কস ও এঙ্গেলস-কৃত বিপ্লবের সারমর্ম

মার্কস ও এঙ্গেলসের স্ভুট তত্ত্ব দর্শনের ইতিহাসে এক বর্নিয়াদি বিপ্লবকে, বিজ্ঞানের বিকাশে এক অকৃত্রিম বিপ্লবকে চিহ্নিত করেছিল।

সেই বিপ্লবের সারমর্ম উন্মোচন করার অর্থ হল দার্শনিক চিন্তনে মার্কস ও এঙ্গেলসের প্রবর্তিত নতুন উপাদানগ্রনিল দেখানো, তাঁদের তত্ত্ব আর আগেকার দার্শনিক মতবাদগ্রনির মধ্যেকার প্রভেদ দেখানো।

প্রধান প্রভেদটা রয়েছে তাঁদের তত্ত্বে সামাজিক সারবস্তুর মধ্যে। মার্কস ও এঙ্গেলস অতি-গ্রুর্ত্পূর্ণ সমস্ত দার্শনিক প্রশ্নের উত্তর দিয়েছিলেন শ্রমিক শ্রেণী ও অন্যান্য শ্রমজীবী জনগণের স্বার্থের দ্র্গিটকোণ থেকে। তাঁদের তত্ত্বে প্রধান সামাজিক গ্রহ্ম এইখানে যে তা হল বিপ্লবী প্রলেতারিয়েতের বিশ্ব দ্র্গিউজি।

বিপ্লবী গণতন্ত্রীদের দার্শনিক তত্ত্বগুলি ব্যতীত, আগেকার সমস্ত দার্শনিক তত্ত্বই কোনো না কোনো রূপে সম্পত্তিবান শ্রেণীগুর্লির সামাজিক প্রয়োজন ও স্বার্থকে প্রকাশ করেছিল। মার্কস ও এঙ্গেলস স্টিট করেছিলেন এক নতুন দর্শন, যা শ্রমজীবী ও শোষিত জনসাধারণের व्यक्तिशामि एक्षणीश्वार्थ भूतम करत। भाक्ष्मीय मर्गन रल শ্রমিক শ্রেণীর হাতে এক ভাবাদর্শগত অস্ত্র, তা সমস্ত শ্রমজীবী জনগণকে দেখায় তাদের অর্থনৈতিক ও আত্মিক দাসত্বের অবসান ঘটানোর পথ, সামাজিক বন্ধন-মোচনের পথ। 'দর্শন যেমন তার বস্তুগত অস্ত্র খুঁজে পায় প্রলেতারিয়েতের মধ্যে, তেমনি প্রলেতারিয়েত তার আত্মিক অস্ত্র খুঁজে পায় দর্শনের মধ্যে।'\* তাই, বিপ্লবী প্রলেতারিয়েত মার্কসীয় দর্শনকে গ্রহণ করেছে শ্রমিক শ্রেণী ও অন্যান্য শ্রমজীবী জনগণের ক্ষমতার জন্য, সমাজতান্ত্রিক নির্মাণকমের জন্য সংগ্রামে এক ভাবাদর্শগত অস্ত হিসেবে।

মার্কস ও এঙ্গেলস-কর্তৃক বিকশিত দর্শনের একটি বড় স্ক্রনিদিশ্টে বৈশিষ্ট্য হল কর্মপ্রয়োগের সঙ্গে, শ্রমজীবী জনগণের বৃহদংশের স্বার্থে প্রথিবীর

<sup>\*</sup> Karl Marx, Frederick Engels, Collected Works, Vol. 3, Progress Publishers, Moscow, 1976, p. 187.

বৈপ্লবিক র পান্তরসাধনের সঙ্গে ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক। সেই স্ক্রিনির্দণ্ট বৈশিদ্যের কথা উল্লেখ করে মার্কস লিখেছিলেন, 'দার্শনিকরা প্থিবীকে নানাভাবে শ্ব্ধ ব্যাখ্যাই করেছেন; আসল কথা হল তাকে বদলানো।'\* কিন্তু প্থিবীকে বদলানোর জন্য তার অস্তিত্ব ও বিকাশের নিরমগ্র্নলি জানা উচিত এবং সেগ্র্নলিকে সেই উদ্দেশ্যে ব্যবহার করতে সক্ষম হওয়া উচিত। তার জন্যই দরকার কঠোরভাবে বিজ্ঞানসম্মত এক দার্শনিক তত্ত্ব, এক গভীর বৈজ্ঞানিক বিশ্ব দ্ভিউভিঙ্গি।

মার্কস ও এঙ্গেলস তাঁদের দর্শনে সেই লক্ষ্য অর্জন কর্মেছিলেন এইভাবে।

প্রথম, বস্থুবাদ ও ডায়ালেকটিকসকে তাঁরা মিলিয়েছিলেন। আগেকার বস্থুবাদী ও দ্বান্দ্বিক তত্ত্বগুর্লি অসংগতিপূর্ণ ছিল; বস্থুবাদ ছিল হয় স্বতঃস্ফুর্ত, না হয় আধিবিদ্যক ও অধিযক্তবাদী, আর ডায়ালেকটিকস ছিল ভাববাদী।

মার্কস ও এঙ্গেলস বস্থুবাদকে অধিবিদ্যা থেকে মুক্ত করে এবং ডায়ালেকটিকসকে ভাববাদ থেকে মুক্ত করে দর্নিটকেই স্ভিশীলভাবে প্রনর্বিচার করেছিলেন। লেনিন যে কথা বলেছেন, তাঁরা বস্থুবাদকে ডায়ালেকটিকস দিয়ে সমৃদ্ধ করেছিলেন এবং ডায়ালেকটিকসকে স্থাপন করেছিলেন একটা বাস্তব ভিত্তির উপরে। দ্বান্দিক বস্থুবাদের বিকাশসাধনের অর্থ

<sup>\*</sup> Karl Marx, Frederick Engels, Collected Works, Vol. 5, 1976, p. 5.

ছিল এক সত্যকার বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্ফিভিঙ্গির, এক প্রগাঢ় বিজ্ঞানসম্মত দর্শনের বিকাশসাধন।

দ্বিতীয়, মার্কস ও এক্ষেলস বস্তুবাদ ও ডায়ালেকটিকসকে সামাজিক জীবন অধ্যয়ন ও তার ব্যাখ্যার ক্ষেত্রে প্রসারিত করেছিলেন। পূর্ববতী বস্তুবাদীরা অসংগতিপূর্ণ ছিলেন, তাঁরা শ্ব্রু প্রাকৃতিক ব্যাপার ও প্রক্রিয়াসমূহের ব্যাখ্যায় ভাববাদেরই প্রাধান্য ছিল। সমাজের বস্তুবাদী ব্যাখ্যায় ফলে, বস্তুবাদ শ্বর্ যে বিজ্ঞানসম্মত হয়ে উঠেছিল তাই নয়, হয়ে উঠেছিল স্কুশত ও সম্পূর্ণ, ব্রুগপং দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক।

দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদ স্থিট করে মার্কস ও এঙ্গেলস দর্শনে এক বিপ্লব সাধন করেছিলেন। প্থিবীর এবং তার পরিবর্তন ও বিকাশের নিয়মগর্নালর এক বিজ্ঞানসম্মত ব্যাখ্যা যা যোগায়, সেই দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদ শ্বধ্ব একটা বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্থিভিজিষ্ট নয়, বাস্তবের বৈপ্লবিক র্পান্তরসাধনের এক পদ্ধতিও বটে।

# ৩। মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শনের স্ভিটশীল চরিত্র

দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদ সারগতভাবে স্থিশীল। তার কারণ হল নিম্নলিখিত বিষয়গ্নল। প্রথম, নিয়ত পরিবর্তমান ও বিকাশমান প্থিবীর ব্যাখ্যা ক্রার সঙ্গে সঙ্গে পরিবর্তমান নির্দিষ্ট ঐতিহাসিক অবস্থা অনুযায়ী তা বিকশিত হয়ে চলে ও আত্মোৎকর্ষসাধন করতে থাকে, এবং নতুন নতুন বৈজ্ঞানিক উপাত্ত ও ব্যবহারিক বৈপ্লবিক অভিজ্ঞতায় সমৃদ্ধ হয়। দ্বিতীয়, দ্বান্দ্বিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদ বিকশিত হয়ে চলে কারণ তা হল বিপ্লবী সংগ্রামে শ্রমিক শ্রেণী ও অন্য সমস্ত শ্রমজীবী জনগণের হাতে এক তত্ত্বগত অস্ত্র, প্রথিবীর বৈজ্ঞানিক অবধারণা ও বৈপ্লবিক রুপান্তরসাধনের বিলষ্ঠ হাতিয়ার। সেই ভূমিকা পালন করার জন্য তার সর্বদাই জীবনের সঙ্গে, বৈপ্লবিক কর্মপ্রয়োগের সঙ্গে সংস্পর্শ থাকা দরকার, ব্যবহারিক প্রশনগর্বালর উত্তর দেওয়া, যা কিছু নতুন সেগ্রাল অবিলম্বে প্রণিধান করা এবং জনসাধারণকে সেই দিকে অভিমুখী করা দরকার। তৃতীয়, দ্বান্দ্বিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদ স্থিটশীল, কারণ সমালোচনাম,লক ও আত্ম-সমালোচনাম্লক। যে সমস্ত সিদ্ধান্ত ও প্রতিজ্ঞা বাস্তবসম্মত ও সমাজের বৈপ্লবিক পুনুন্বায়নের, সমাজপ্রগতির চাহিদাগ্র্লির উপ্যুক্ত শ্বধ্ব সেগর্বলকেই তা ধারণ করে রাখে। দ্বান্দিক ও ঐতিহাসিক বস্থুবাদের প্রতিষ্ঠাতারা বলেছিলেন যে তা স্ভিদীল এই জন্য যে তা অন্ধমত নয়, বরং কর্মের अर्थानर्ज्भ।

মার্ক স ও এঙ্গেলসের প্রতিষ্ঠিত দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বস্থুবাদ স্থিটশীলভাবে বিকশিত হয়েছে লোননের (১৮৭০-১৯২৪) দ্বারা, সোভিয়েত ইউনিয়নের কমিউনিস্ট পার্টির দ্বারা, এবং আন্তর্জাতিক কমিউনিস্ট ও প্রমিক শ্রেণীর আন্দোলনের দ্বারা।

29

১৯শ শতাব্দীর শেষ ও ২০শ শতাব্দীর গোড়ার দিকে, ভাববাদ ও অধিবিদ্যাম্লক অভিমতের বিরুদ্ধে এক সংগ্রামে লেনিন দ্বান্দ্রিক-বস্তুবাদী বিশ্ব দ্ভিভিঙ্গির যাথার্থ্য সমর্থন করেছিলেন এবং বিজ্ঞানসম্মতভাবে প্রমাণ করেছিলেন। সেই বিশ্ব দ্ভিভিঙ্গির প্রধান নীতিগ্রনিকে তিনি সর্বতোভাবে প্রতিপাদন ও বিকশিত করেছিলেন। তিনি বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকসের ব্রনিয়াদি নীতি, নিয়ম ও বর্গাগ্রনিকে আরও বিশদ করেছিলেন ও সেগ্রলির সিদ্ধতা প্রতিপন্ন করেছিলেন এবং প্রথবীর বৈজ্ঞানিক অবধারণাকে তার বৈপ্রবিক ও ব্যবহারিক র্পান্তরের সঙ্গে যুক্ত করে দ্বান্দ্রক বস্তুবাদী অবধারণা তত্ত্বকে স্ভিটশীলভাবে বিকশিত করেছিলেন।

মার্কস ও একেলসের দার্শনিক তত্ত্ব স্ভিট্শীলভাবে বিকশিত করার সঙ্গে সঙ্গে লেনিন তার নীতিগৃন্লির ব্যবহারিক র্পায়ণও পরিচালনা করেছিলেন। তিনি সামাজিক বিকাশের সমান্বতিতার এক সর্বাঙ্গীণ বিশ্লেষণ দিয়েছিলেন, মানব জীবনের বৈষয়িক অবস্থার নিয়ামক গ্রন্থ প্রতিপাদন করেছিলেন এবং, সেই সঙ্গে, বিপ্লবী তত্ত্বের বিরাট গ্রন্থ দেখিয়েছিলেন। সেই তত্ত্বের নীতিগ্র্লির উপরে তিনি প্রতিষ্ঠা করেছিলেন একটি পার্টি, যার পরিচালনাধীনে শ্রামক শ্রেণী ও অন্যান্য শ্রমজীবী জনসাধারণ রাশিয়ায় প্রজিবাদের উচ্ছেদ ঘটিয়ে প্রথিবীর প্রথমতম সমাজতান্ত্রিক রাণ্ট্র গড়ে তুলেছে।

নতুন ঐতিহাসিক অবস্থায় সমাজতান্ত্রিক বিপ্লবের

তত্ত্ব বিকশিত করে লেনিন প্রমাণ করেছিলেন যে একটা বিপ্লব একাধিক দেশে অথবা আলাদা একটি দেশে প্রারম্ভিকভাবে জয়যুক্ত হতে পারে, এবং ইতিহাস সেই সিদ্ধান্ত সম্পূর্ণরূপে সমর্থন করেছে।

সেই তত্ত্ব বিশদ করে লেনিন ব্রজেরিয়া শ্রেণীর বির্ব্ধন প্রলেতারিয়েতের শ্রেণী সংগ্রামকে জাতীয় স্বাধীনতা ও সামাজিক ন্যায়বিচারের জন্য দাসত্বন্ধনে আবদ্ধ জাতিগ্র্লির মর্নুক্তি সংগ্রামের সঙ্গে মেলানোর প্রয়োজনীয়তা প্রতিপাদন করেছিলেন। যে সমস্ত দেশ উপনিবেশিক শাসনের জোয়াল ছ্রুড়ে ফেলে দিয়ে তাদের বহুব্ব্বেগর পশ্চাৎপদতা কাটিয়ে ওঠার চেণ্টা করছিল তাদের সমাজতন্তে উত্তরণের সম্ভাবনা ও অবস্থাও তিনি প্রতিপাদন করেছিলেন।

মার্কস ও একেলস-কর্তৃক উপস্থাপিত প্রলেতারিয়েতের একনায়কতল্যের ধারণাটি লেনিন বিশদ করেছিলেন এবং তার সারমর্ম, কর্তৃব্যকর্ম, ব্যবস্থাপ্রণালী ও অধিকতর বিকাশের উপায় প্রকাশ করে সমাজতল্যে উত্তরণের কালপর্বে তার প্রয়োজনীয়তা দেখিয়েছিলেন। শ্রমজীবী জনসাধারণের বৈপ্লবিক অভিজ্ঞতার ভিত্তিতে তিনি রাশিয়ার জন্য প্রলেতারীয় একনায়কতল্যের সর্বাপেক্ষা উপযোগী রুপটি আবিষ্কার করেছিলেন, এবং অন্যান্য রুপের সম্ভাবনাও দেখিয়েছিলেন।

লোনন ও তাঁর কাজকর্ম মানবজাতির জীবনে গোটা একটা বৈপ্লবিক যুগকে স্কুচিত করে। সমগ্র ঐতিহাসিক কর্মপ্রয়োগ তাঁর মতবাদের যাথার্থ্য সদেশহাতীতভাবে প্রমাণ করেছে।

6\*

মার্কসীয় দর্শনের বিকাশে লেনিনীয় পর্যায়িটর অন্তর্ভুক্ত হল লেনিনের সহকর্মীদের রচনাদি, সোভিয়েত ইউনিয়নের কমিউনিস্ট পার্টি ও অন্যান্য দেশের মার্কসবাদ-লেনিনবাদী পার্টিগ্র্লির নেতৃব্দের রচনাদি এবং সারা প্থিবী জ্বড়ে মার্কসবাদী-লেনিনবাদী দার্শনিকদের গবেষণাকর্মগর্নিও।

মাক'সবাদ-লেনিনবাদ তার ইতিহাসের প্রতিটি পর্যায়ে তার তত্ত্ব ও পদ্ধতিতত্ত্বকে স্যুন্টিশীলভাবে বিকশিত করে চলেছে, সমৃদ্ধ হয়েছে নতুন বৈজ্ঞানিক জ্ঞান ও বৈপ্লবিক অভিজ্ঞতা দিয়ে এবং পৃথিবীতে আরও বেশিসংখ্যক অনুগামীকে নিজের দিকে টেনে এনেছে। আমাদের কালে তার অধিকতর বিকাশ নির্ধারিত হয় পর্বজিবাদ থেকে সমাজতল্রে উত্তরণের कालभर्त भाषियौत প्रगणिभील भोक्जिश्लित रेन्रश्लीवक সংগ্রামের কর্তব্যকর্ম দিয়ে, অনেকগর্বল দেশে সমাজতান্ত্রিক নির্মাণের কর্মপ্রয়োগ ও বিদ্যমান সমাজতলের ঐতিহাসিক অভিজ্ঞতা দিয়ে। দ্বান্দ্বিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদের তত্ত্ব ও পদ্ধতিতত্ত্ব আরও বিকশিত হচ্ছে মানবজাতির সামাজিক প্রগতি সংক্রান্ত সমস্যাবলী সমাধানের স্ভিদীল প্রচেণ্টার মধ্য দিয়ে. বিশ্ব সমাজতান্ত্রিক সম্প্রদায়ের বিকাশের সমান্ত্রতিতা, উপনিবেশবাদের কবল থেকে সদ্য-স্বাধীন দেশগ্রনির সমাজতন্ত্র-অভিমুখী বিকাশ, ভিন্ন ভিন্ন সমাজব্যবস্থাসম্পন্ন রাষ্ট্রগর্বলির শান্তিপূর্ণ সহাবস্থান ও বিশ্বব্যাপী তাপ-পারমাণবিক যুদ্ধ রোধের সম্ভাবনা, জনসাধারণের স্বার্থে বৈজ্ঞানিক ও কুংকোশলগত

বিপ্লবের কৃতিত্বগর্বলর ব্যবহার, প্রাকৃতিক সম্পদের যথার্থ ব্যবহার ও পরিবেশ সংরক্ষণ এবং আরও অনেক জটিল সমস্যা সমাধানের স্বিটিশীল প্রচেণ্টার মধ্য দিয়ে। মার্কসীয়-লোননীয় দর্শনের আত্মপ্রকাশের মতোই, তার বিকাশে প্রতিটি পর্যায় প্রতিফলিত করে এক সাধারণ সমান্বতিতাকে: বৈপ্লবিক র্পান্তর ও বৈজ্ঞানিক প্রগতির জর্বার সমস্যাগ্বলি সমাধানের ঐতিহাসিক প্রয়োজনীয়তাকে।

মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শনের স্থিতিশীল বিকাশের প্রশ্নটি তীব্র ভাবাদর্শগত সংগ্রামের এক কেল্ফ্রবিন্দর্ছিল ও এখনও আছে। মার্কসবাদ-লেনিনবাদের শত্রুরা — সব ধরনের ব্রুর্জোয়া ভাবাদর্শবাদী আর সংশোধনবাদীরা — সেই অখণ্ড-সংবদ্ধ মতবাদকে দ্বর্বল করার চেণ্টা করে চলেছে। তারা তর্বণ মার্কসের অভিমতের প্রতিত্লনা করে পরিণত মার্কসবাদের সঙ্গে, মার্কসের নিজের অভিমতের প্রতিত্লনা করে এঙ্গেলসের অভিমতের সঙ্গে, এবং মার্কসবাদের প্রতিত্লনা করে ভারত্লনা করে গ্রতিত্লনা করে গ্রেনিনবাদের গ্রত্লাভাগি করতেও চেণ্টা করে, এবং মার্কসবাদ-লেনিনবাদের 'ইউরোপীয়', 'এশীয়', 'লাতিন আমেরিকান' ও 'আফ্রিকান' ভাষ্য তৈরি করারও চেণ্টা করে।

কিন্তু মার্কসীয়-লোননীয় মতবাদের স্থিশীল সারমর্ম হেতু, এই সমস্ত প্রচেণ্টা ব্যর্থতায় পর্যবাসত হতে বাধ্য। জীবন, সামাজিক কর্মপ্রয়োগই সেই মতবাদের অখণ্ড-সংবদ্ধতা ও ঐতিহাসিক ধারাবাহিকতা দেখায়, আন্তর্জাতিক প্রমিক শ্রেণী ও অন্য সমস্ত প্রমজীবী জনগণের মোল স্বার্থ রক্ষায় তার নীতিনিষ্ঠ স্বসংগতি দেখায়। একটা বিশ্ব দ্ণিভিজি ও পদ্ধতিতত্ত্ব হিসেবে মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শনের গভীর বৈজ্ঞানিক চরিত্র ও পক্ষীয় অঙ্গীকারবদ্ধতার অজেয় শক্তিকে তা প্রদর্শন করে। প্রসঙ্গ ৪।

# বস্তু ও তার অন্তিম্বের র্পগ্লি

দর্শনের বর্নিয়াদি প্রশ্নের গভীরভাবে প্রতিপাদিত এক বিজ্ঞানসম্মত উত্তর বস্তু ও চৈতনার চরিত্র সম্বন্ধে একটা জ্ঞান প্রবান্মান করে নেয়। বস্তুর ধারণাটি হল বস্তুবাদী দর্শনের প্রারম্ভিক প্রস্থান-বিন্দর্। বস্তু ও তার অস্তিম্বের র্পগ্রিল আরও খাঁটিয়ে বিচার করা যাক।

### ১। वह की?

মান্ব পদার্থ ও ব্যাপারসম্হের এক সীমাহীন বৈচিত্যের দ্বারা পরিবেফিত, সেগ্রলির মধ্যে আছে অদৃশ্য প্রাথমিক কণা থেকে শ্রুর করে অতিকার নক্ষরমণ্ডলী, সরলতম জীবাণ্ থেকে উচ্চতর প্রাণী, অজৈব জগতে প্রাথমিক যান্ত্রিক প্রক্রিয়াসমূহ থেকে শ্বর্ করে বাস্তবকে র্পান্তরিত করার লক্ষ্যে সচেতন মানবিক ক্রিয়া পর্যন্ত। প্রাচীন কাল থেকে, মান্য প্থিবীর বৈচিত্র্যের মূলে, তার অস্তিত্বের ভিত্তিতে যাওয়ার চেন্টা করে আসছে। ভাববাদীরা অস্তিত্বের প্রথম কারণ দেখতে পেরেছিলেন কোনো অতিপ্রাকৃত শক্তির মধ্যে, এক পরম ভাব বা চৈতন্যের মধ্যে। বস্তুবাদীরা প্রকৃতিকে দেখেছিলেন বাস্তবে তা যেরকম, সেইভাবে।

প্থিবীর চ্ড়ান্ত ভিত্তি প্রকাশ করার জন্য তাঁরা বন্তুর ধারণাটি ব্যবহার করেছিলেন। কিন্তু বন্তু কী, মহাবিশ্বের আধার কী? সেই প্রশেনর উত্তর্রাট প্রিথবী সম্বন্ধে মানবজাতি আরও বেশি জ্ঞান অর্জন করার সঙ্গে সঙ্গে বদলে চলেছে। প্রাচীন দার্শনিকরা বস্তুর ভূমিকা আরোপ করেছিলেন বিভিন্ন ব্যাপক পদার্থ বা ব্যাপারের উপরে, যেমন জল, বায়, অগ্নি ও মৃত্তিকা। পরে, বস্তুকে দেখা হতে থাকল পরমাণ্ম নামক সীমাহীন সংখ্যক অদৃশ্য ও অপরিবর্তানীয় উপাদান হিসেবে। ১৮শ শতাব্দীর ফরাসী বস্তুবাদীরা, ল্ব্রুডভিগ ফয়েরবাখ ও রুশ বিপ্লবী গণতন্ত্রীরা একটি বিমূর্ত ধারণা বা প্রতায় হিসেবে বস্তুর উপলব্ধির কাছাকাছি এসেছিলেন. যে বিমূর্ত প্রত্যয়টি প্রিবীর অসীম বিচিত্র ও পরিবর্তমান পদার্থ ও ব্যাপারের সাবিক গুল-ধর্মগুলি প্রকাশ করে। কিন্তু তাঁরা বস্তুর একটা বিজ্ঞানসম্মত সংজ্ঞার্থ দিতে পারেন নি, তার সারমর্মকে গ্রালিয়ে रफल्ली ছल्लन जात गर्ठनकाठारमा मन्भरक প्राकृण्क-

বিজ্ঞানগত ধারণার সঙ্গে। ফলে, প্রাকৃতিক বিজ্ঞানসম্হে প্রতিটি নতুন আবিষ্কার বস্তুর উপলন্ধিতে নতুন বিদ্রান্তি ও বিরোধ স্থিত করেছিল। পরিস্থিতি বিশেষভাবেই জটিল হয়ে উঠেছিল ১৯শ শতাব্দীর শেষ ও ২০শ শতাব্দীর গোড়ার দিকে, ইলেকট্রন বা বিদ্যুতিন ও তেজস্ক্রিয়তা আবিষ্কারের সঙ্গে যুক্ত সংকটের সময়ে।

ডেমোকিটাসের আমল থেকে বস্তুকে গণ্য করা হত অপরিবর্তনীয় ও অবিভাজ্য পরমাণ্, গ্লির এক সাকল্য হিসেবে, কিন্তু ইলেকট্রন আবিষ্কারের ফলে দেখা গেল যে পরমাণ্, চিরস্তন ও পরিবর্তনাতীত হওয়া তো দ্রের কথা, তার মধ্যে আছে আরও স্ক্রের কণা, বা ইলেকট্রন। এও আবিষ্কৃত হয়েছিল যে ইলেকট্রনের ভর নির্ভর করে তার গতির দ্রুতির উপরে, উচ্চতর দ্রুতিতে তা বাড়ে এবং নিম্নতর দ্রুতিতে হ্রাস পায়।

অবিভাজ্য ও চিরন্তন পরমাণ্ম এবং পরিবর্তনহীন ভর সম্বন্ধে ধারণাগম্লি যখন ভেঙে পড়ল, বহম প্রকৃতিবিজ্ঞানী তখন মহাবিশ্বের ভিত্তি হিসেবে বস্তুর অস্তিত্বে সন্দেহ পোষণ করতে শ্রুর, করলেন। তাঁরা যম্কি দিয়ে বললেন যে, যে-ইলেকট্রনের ভর সেগম্লির গতির বেগমাত্রার উপরে নির্ভর করে, সেই ইলেকট্রনে পরমাণ্মর বিভাজিত হওয়ার অর্থ হল এই যে বস্তু গতিতে পরিবর্তিত হয়।

অন্যান্য প্রার্থামক কণা আবিষ্কার এবং ইলেকট্রন ও পজিট্রনের আলোক-কোয়াণ্টামে পরিবর্তন আবিষ্কারের ফলে প্রাকৃতিক বিজ্ঞানে সংকট আরও গভীর হয়ে ওঠে। বিপরীত চার্জ-বিশিষ্ট পদার্থের দুর্টি কণা আলোকে পরিণত হয়, এই ঘটনাটিকে দেখা হয় বস্তুর অবল,প্তি হিসেবে।

প্রাকৃতিক বিজ্ঞানে আধ্বনিকতম আবিৎকারগ্বনির অবৈজ্ঞানিক ব্যাখ্যার স্বযোগ ভাববাদীরা গ্রহণ করেছিলেন তৎক্ষণাৎ, তাঁরা বলেছিলেন যে বৈজ্ঞানিক কৃতিত্বগর্বাল বস্তুবাদকে খণ্ডন করে, বস্তুর অস্তিত্ব নেই. তা বস্তুবাদীদের নিছক কলপ্রনার বিষয়।

প্থিবী সম্বন্ধে বন্ধুবাদী অভিমতের বির্দ্ধে ভাববাদী আক্রমণাভিষান শ্ব্রু বৈজ্ঞানিক গবেষণার উপরেই নর, প্রলেতারিয়েতের নেতৃত্বে শ্রমজীবী জনগণের শ্রেণী সংগ্রামের উপরেও প্রতিকূল প্রভাব বিস্তার করেছিল, কেননা বস্থুবাদী মতবাদের ভিত্তিটা যদি ভুল হয়, তার সমস্ত সিদ্ধান্তও তা হলে প্রান্তিপূর্ণ হতে বাধ্য। তার মানে এই যে ইতিহাসের বস্থুবাদী উপলব্ধি, শ্রেণী সংগ্রামের রণনীতি ও রণকৌশল, এবং সমাজের বৈপ্লবিক র্পান্তরের আদর্শের একটা বিজ্ঞানসম্মত ভিত্তির অভাব আছে, এবং সেগর্নল অধ্যাসম্লেক। তা হলে, সমাজের যে বস্থুবাদী মতবাদ নাকি ভিত্তিহীন, তার উপরে প্রতিষ্ঠিত সমাজতক্রের আদর্শের জন্য শ্রমজীবী জনগণের সংগ্রাম অর্থহীন এবং তার সামনে কোনোই ভবিষ্যৎ নেই।

বন্ধুবাদী মতবাদকে রক্ষা ও সমর্থন করার জন্য সর্বপ্রথমেই দরকার ছিল প্রাকৃতিক বিজ্ঞানে আবিন্কারগর্বালর এক বিজ্ঞানসম্মত ব্যাখ্যা দেওয়া, আর সেই ব্যাখ্যা দিয়েছিলেন লেনিন।

প্রাকৃতিক বিজ্ঞানে সংকটের কারণ ও সারবস্তু

বিশ্লেষণ করে লোনন দেখিয়েছিলেন যে বিজ্ঞানীরা একটা বস্তুবাদী অথচ অধিবিদ্যাম্লক অবস্থান গ্রহণ করার দর্নই এটা ঘটেছে। সংকট থেকে পরিত্রাণের পথও তিনি নির্দেশ করেছিলেন: যে দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদ বস্তুকে কখনও তার কোনো ম্র্ত্, চিরস্তন বা অপরিবর্তনীয় বহিঃপ্রকাশে পর্যবিসিত করে নি, সেই দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদের অবস্থানসমূহ অবলম্বন করা।

মার্ক সবাদ-লেনিনবাদের প্রতিষ্ঠাতারা ধরে নিয়েছিলেন যে, প্থিবীর সঙ্গে মান্বের ব্যবহারিক সম্পর্ককে যথাযথভাবে গণ্য করে, দর্শনের ব্যবহারিক সম্পর্ককে যথাযথভাবে গণ্য করে, দর্শনের ব্যনিয়াদি প্রশেনর কাঠামোর ভিতরেই শ্ব্যু বস্তুর সংজ্ঞা-নির্ণয় করা যায়। আর, এঙ্গেলস রলেছিলেন, এই সম্পর্কের মধ্যে, বস্তুর প্রত্যয়টি হল এক বিমৃত্ন, বাহ্যিক প্থিবীর বস্তুনিচয়, প্রক্রিয়াসমূহ ও সম্পর্কের অসীম বৈচিত্রোর এক সামান্যীকৃত প্রতিফলন।\*

এক্ষেলস বার বার জোর দিয়ে বলেছেন যে বস্তুর প্রতারটিকৈ তার কোনো মূর্ত ধরন বা বহিঃপ্রকাশের সঙ্গে এক করে দেখা উচিত নয়। বস্তুকে তদবস্থভাবে, তার মূর্ত বহিঃপ্রকাশগর্লির বাইরে অধ্যয়ন করার জন্য প্রকৃতিবিজ্ঞানীদের প্রচেণ্টাকেও তিনি সমালোচনা করেছেন।

মার্ক'স ও এক্ষেলস-কর্তৃক স্ত্রায়িত দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদের মূল নীতিসম্হের ভিত্তিতে, ও প্রাকৃতিক বিজ্ঞানে আধ্বনিকতম আবিষ্কারগ্রনির সামান্যীকরণ

<sup>\*</sup> দ্রন্টব্য: Frederick Engels, Dialectics of Nature, pp. 235, 256.

ঘটিয়ে লেনিন বস্তুর সংজ্ঞানির্ণয় করেছিলেন একটি দার্শনিক মূল প্রত্যয় হিসেবে। তিনি লিখেছিলেন: 'বস্তু হল এক দার্শনিক মূল প্রত্যয়, তা বোঝায় সেই বিষয়গত বাস্তবকে, মানুষকে তার সংবেদনগ্রনি যা দেয়, এবং যা আমাদের সংবেদনগ্রনি থেকে স্বতক্রভাবে বিদ্যমান থেকেও, আমাদের সংবেদনগ্রনির দ্বারা অনুকৃত, আলোকচিত্রিত ও প্রতিফলিত হয়।'\*

আমরা দেখতে পাই, দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদে বস্তুর প্রত্যয়িটি প্রতিফলিত করে বাহ্যিক প্রথিবীর বস্তুনিচয় ও প্রক্রিয়াসম্হের এক সার্বিক গ্ল-ধর্মণ, বেমন বিষয়গত অস্তিত্ব, অর্থাৎ, মান্বেষর চৈতনাের বাইরে ও তা থেকে স্বতন্তভাবে অস্তিত্ব। বস্তু এক বিম্ত্র্ প্রত্যয়, তা অপ্রস্তভাবে নির্দেশ করে সেটাকে, যেটা সমস্ত পদার্থ ও প্রক্রিয়ার পক্ষে অভিন্ন: এই ঘটনা যে সেগর্লল অস্তিত্বশীল চৈতনাের বাইরে, ইন্দ্রিয়সম্হের উপরে সেগর্লল ক্রিয়া করে এবং চৈতনাের দ্বায়া প্রতিফলিত হয়। মূর্ত্র পদার্থ, ব্যাপার ও প্রক্রিয়াসম্হে ছাড়া অন্যভাবে বস্তু থাকতে পারে না। কার্যতি, সেটাই গঠন করে প্রথবীর বিষয়গতভাবে বিদ্যমান পদার্থ ও ব্যাপারগর্নলির অসীম বৈচিত্র্য, মান্ব স্বয়ং সেই প্রথবীর অংশ।

লোনন-প্রদত্ত বস্তুর সংজ্ঞার্থ দর্শনের বিকাশের পক্ষে এবং প্রাকৃতিক ও সামাজিক বিজ্ঞানগর্নালর বিকাশের পক্ষে অসাধারণ গ্রুত্বস্পূর্ণ। তা গ্রুত্বস্পূর্ণ, প্রথমত, এই কারণে যে লোনন বস্তুর সংজ্ঞা-নির্ণয় করেছিলেন

\* V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 14, p. 130.

একটি দার্শনিক প্রতায় হিসেবে, যা ব্যবহৃত হয় সেইটি বোঝানোর জন্য যা বিষয়গতভাবে বিদ্যমান, চৈতন্যের বাইরে ও তা থেকে স্বতন্ত্রভাবে বিদ্যমান। এরূপ এক সংজ্ঞার্থ প্রাক-মার্কসীয় বস্তুবাদের একটি চ্রুটি দ্র করে; তা বস্তুর প্রত্যয়টিকে তার গঠনকাঠামো সম্বন্ধীয় প্রাকৃতিক-বিজ্ঞানগত ধারণার সঙ্গে একাত্ম করেছিল। তার ফলে বস্তুর গঠনকাঠামো সম্বন্ধে মানুষের জ্ঞানের ক্ষেত্রে কোনো পরিবর্তন বিষয়গত বাস্তব হিসেবে বস্তুকে আর খণ্ডন করতে পারে না। বিপরীতপক্ষে, বৈজ্ঞানিক আবিষ্কারগর্মল বস্তু সম্বন্ধে আমাদের জ্ঞানকে প্রসারিত ও গভীর করতে সাহায্য করে। যে সমস্ত পদার্থ, প্রক্রিয়া ও ব্যাপার আমরা ইতিমধ্যেই জানি, এবং যেগ্রাল এখনও অজানা, উভয়ের পক্ষেই সেই সংজ্ঞার্থ সমানভাবে যথার্থ। দ্বিতীয়ত, লেনিনের সংজ্ঞার্থ চৈতন্যের ব্যাপারে বস্তুর মুখ্যতাকে সুস্পন্টভাবে দেখায়। বস্থুর মুখ্যতা ও তার চৈতন্য-নিরপেক্ষতা প্রতিষ্ঠা করে, লেনিনের সংজ্ঞার্থ আঘাত হানে ভাববাদের উপরে, বিভিন্ন ধর্মীয়-ভাববাদী তত্ত্ব ও মতের উপরে। তৃতীয়ত, এই সংজ্ঞার্থ দেখায় যে বস্তু অনুকৃত, আলোকচিত্রিত ও প্রতিফলিত হয় আমাদের ইন্দ্রিগর্বালর দ্বারা। এবং তার অর্থ হল মানবচৈতন্যের দ্বারা পারিপাশ্বিক জগতের এক প্রতিফলন, মানবিক অবধারণার প্রক্রিয়া। মানব-চৈতনোর দ্বারা পারিপাশ্বিক জগতের প্রতিফলন সম্বন্ধে, মান্ব্ৰের প্ৰিবী বিষয়ে অবধারণা সম্বন্ধে সেই প্রতিজ্ঞাটি অজ্ঞাবাদের উপরে আঘাত হানে। সেই প্রতিজ্ঞাটি চালিত করে প্রথিবী সম্বন্ধে আরও বেশি

জানার চেণ্টার দিকে, যেটা ছাড়া তার বৈপ্লবিক র্পান্তর অসম্ভব।

একটি দার্শনিক ম্ল প্রত্যয় হিসেবে বস্তুর যে দ্বান্দ্রক-বস্তুবাদী সংজ্ঞার্থ লেনিন দিয়েছিলেন, তা ছন্ম-বৈজ্ঞানিক ছন্মবেশের আড়ালে ভাববাদী ও অধিবিদ্যাম্লক ধারণাগ্র্লি সনাক্ত করার অন্যতম প্রধান মানদন্ড, পারিপাশ্বিক জগৎ সন্বন্ধে সেগর্নলর অবৈজ্ঞানিক অভিমত আড়াল করার চেণ্টা যত দক্ষতার সঙ্গেই করা হোক না কেন।

### ২। গতি — বস্তুর অস্তিত্বের ধরন

প্থিবী সম্বন্ধে বিজ্ঞানসম্মত বোধের জন্য বস্তুর অস্তিম্বের সার্বিক র্পগর্নল সম্বন্ধে জ্ঞান অত্যন্ত গ্রুত্বপূর্ণ, এবং গতি হল এই প্রধান র্পগর্নলর একটি। লেনিন লিখেছেন, 'প্থিবীতে গতিশীল বস্তু ছাড়া কিছ্ নেই।'\*

যে কোনো পদার্থের দিকেই আমরা তাকাই — পরমাণ, অণ, জীবস্ত জীবসন্তা, প্থিবীর ভূপ্ষ্ঠ, গ্রহ, নক্ষর, নক্ষরমণ্ডলী, ইত্যাদি — সবই রয়েছে নিয়ত গতি ও পরিবর্তনের অবস্থায়। তাই, গতি হল সাবিক। এঙ্গেলস লিখেছেন, 'গতি হল বস্থুর অস্থিদ্ধের ধরন... গতি ছাড়া কোনো বস্থু নেই, কখনও থাকতেও পারত না।'\*\*

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 14, p. 175.

<sup>\*\*</sup> Frederick Engels, Anti-Dühring, Progress Publishers, Moscow, 1975, p. 402.

কিন্তু পৃথিবীতে গতি ও পরিবর্তনের সার্বিকতা বিরামের উপাদানগৃলিকে বাতিল করে দেয় না। যে কোনো গতি ও পরিবর্তন চলাকালে গতিশীল, পরিবর্তনশীল পদার্থটিরও কিছ্ ক্ষিতিশীলতা থাকে, তার কিছ্ কিছ্ গ্লেণ-ধর্ম একটা নিদিক্ট কালের জন্য ধারণ করে রাখে। তাই, বিরাম ও ক্ষিতিশীলতা থেকে গতি অবিচ্ছেদ্য। কিন্তু বিরামের একটা সাম্মিক, আপেক্ষিক চরিত্র থাকে।

যে কোনো জিনিস নিন, ধর্ন, একজন নিদ্রিত মান্ষ। এই মান্বটি রয়েছে বিরামের অবস্থার, কিন্তু সেই বিরাম শ্ব্র আপেক্ষিক, কেননা ঘরটির ভিতরকার জিনিসপত ও খোদ বাড়িটির ব্যাপারে নিজের অবস্থান পরিবর্তন না-করেই, মান্বটি প্থিবীর সঙ্গে চলছে, এবং তার ভিতরে ঘটছে বিভিন্ন জটিল শারীরব্তীয় পরিবর্তন, রক্ত সঞ্চলন, শ্বাস-প্রশ্বাস ও অন্যান্য প্রতিরা।

স্বৃতরাং, বিরাম ও স্থিতিশীলতা আপেক্ষিক, আর গতি অনাপেক্ষিক। এক দিক দিয়ে বিরামের অবস্থায় থাকার সঙ্গে সঙ্গে, যে কোনো পদার্থই অন্যান্য দিক দিয়ে নিয়ত পরিবর্তন ও গতির অবস্থায় থাকে।

গতি সার্বিক ও বস্থু থেকে অবিচ্ছেদ্য, এই ধারণাটা অনেক দার্শনিকই প্রকাশ করেছিলেন। কিন্তু প্রাকন্যার্কসীয় বস্থুবাদীরা গতির এক সংকীর্ণ ও সীমিত ব্যাখ্যা দিয়েছিলেন। গতির সারমর্মকে পর্যবিসত করা হয়েছিল স্থানে অবিস্থিতির এক পরিবর্তনে। গতিকে দেখা হয়েছিল বাইরে থেকে, পদার্থসম্হের অবিস্থিতিতে এক পরিবর্তনের

দ্ভিটকোণ থেকে, খোদ পদার্থ গর্নলরই এক পরিবর্তনের দ্ভিটকোণ থেকে নয়।

প্রকৃতপক্ষে, বস্তুর গতির অন্তর্ভুক্ত শন্ধন্
পদার্থসমন্থের যান্দিক গতিবিধিই নয়, সেগন্লির ভাগ্যে
যত পরিবর্তন ঘটে সেই সবগন্লিই। এঙ্গেলস
লিখেছিলেন, 'বস্তুতে প্রযন্ত গতি হল সাধারণভাবে
পরিবর্তন।'

গতিশীল বস্তুর বহর্বিধ র্পের মধ্যে এঙ্গেলস জোর দিয়েছিলেন সবচেয়ে গ্রুর্ছপূর্ণ র্পগ্রেলর উপরে। সেগর্বাল হল: বস্তুর গতির যান্ত্রিক র্প (পরস্পরের সঙ্গে সম্পার্কত র্পে স্থানে বস্তুনিচয়ের অবস্থিতিতে পরিবর্তন), গতির বহর্বিধ পদার্থবিদ্যাগত র্প (তাপ, ধর্বান, বিদ্যুৎচৌম্বক, পরমাণ্-অভ্যন্তরস্থ, পরমাণ্-কেন্দ্র-অভ্যন্তরস্থ, ইত্যাদি), গতির রাসায়নিক র্প (বিভিন্ন পদার্থ গঠনকারী অণ্নগ্রিলর গঠন ও ভাঙন), গতির জীববিদ্যাগত র্প (বহর্বিচিত্র সমস্ত বহিঃপ্রকাশে জৈব জীবন, জীবন্ত জীবসন্তাগ্রনিতে ঘটমান পরিবর্তন), এবং গতির সামাজিক র্প (মানবসমাজের বিকাশ)।

বস্থুর গতির সমস্ত রূপ কঠোরভাবে পরস্পরসংযুক্ত ও প্রস্পরনিভরশীল। গতির কতকগৃনলি রূপ হল অন্যান্য রূপের আত্মপ্রকাশের পূর্বশর্ত।

গতির প্রত্যেকটি র্পের নিজস্ব স্ক্রিদিণ্ট বৈশিষ্ট্য আছে। প্রত্যেকটি র্প পরবর্তী, উচ্চতর র্পের

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, p. 247.

আত্মপ্রকাশকে নির্ধারণ করে, এবং নিজেই শেষোক্তটির অন্তর্ভুক্ত হয়ে যায়। সেই সঙ্গে, উচ্চতর রুপগর্নলি নিন্দতর, অধীনস্থ রুপগর্নলিকে অন্তর্ভুক্ত করে, সেগর্নলির উপরে প্রতিষ্ঠিত হয় বটে, কিন্তু উচ্চতর রুপগর্নলিকে সেগর্নলিতে পর্যবিসত করা যায় না। এইভাবে, জীববিদ্যাগত একটি জীবসন্তার মধ্যে অন্তর্ভুক্ত থাকে বন্তুর গতির সমস্ত প্রবিবর্তী রুপ: যান্ত্রিক, পদার্থবিদ্যাগত ও রাসায়নিক।

যে কোনো জীবস্ত সন্তার অস্তিত্ব যুক্ত থাকে তার যান্ত্রিক গতির সঙ্গে (বৃদ্ধি, গতিবিধি, ইত্যাদি) এবং পদার্থবিদ্যাগত-রাসার্যানক প্রক্রিয়াসম্বের সঙ্গেও। কিন্তু তার ভিত্তি হল স্ক্রিনিদিণ্টিভাবে জীববিদ্যাগত নিয়ম-শাসিত বিপাক।

উচ্চতর র্পগ্রলিকে কখনোই নিন্নতর র্পগ্রলিতে পর্যবিসত করা উচিত নয়, কেননা এর ফলে দেখা দেয় অধিয়ন্ত্রাদী ও অধিবিদ্যাগত ধারণা, যা উচ্চতর র্পগ্রলির উদ্ভব ব্যাখ্যা করা অসম্ভব করে তোলে। গতির উচ্চতর র্পগ্রলিকে পরম করে তোলাও উচিত নয়, কেননা তা হলে নিন্নতর র্পগ্রলির সঙ্গে সেগ্রলির সংযোগ বোঝা যায় না, প্রেণিক্তের 'অতিপ্রাকৃত' চরিত্র সন্বন্ধে ভাববাদী সিদ্ধান্ত টানার প্রবণতা দেখা দেয়।

বিজ্ঞান গতির একটি র প থেকে আরেকটি র পে প্রকৃত উত্তরণগর্নল শর্ধ আবিষ্কারই করে নি, এমন কি পরিমাণগত দিক দিয়েও এই সমস্ত উত্তরণ নির্ধারণ করেছে। যেমন, শক্তির অক্ষয়তা ও র পাস্তরের নিয়ম

8-849

অনুযায়ী, শক্তির বা গতির সামগ্রিক পরিমাণ একই থাকে, বাড়ে না বা কমে না, এবং গতি শুধু পরিবর্তন করে তার রুপগুলি। সেই নির্মটি বস্তু ও গতির আন্তর ঐক্যের বৈজ্ঞানিক প্রমাণ যোগায়। বস্তু ও গতির মধ্যে সংযোগের আরেকটি প্রকাশ এই যে একটি বস্তুপদার্থের গতির রুপটা জানা থাকলেই আমরা সেটির সাংগঠনিক স্তর, গঠনকাঠামো ও স্কুনির্দিন্ট বৈশিন্ট্যগুলি জানতে পারি।

গতির র পগ্নলির এক্সেলস-কৃত শ্রেণীবদ্ধকরণ ও তার মল নীতিগ্নলি আজও সিদ্ধ, যদিও গত এক শতাবদী ধরে বৈজ্ঞানিক প্রগতির ফলে তাঁর সেই শ্রেণীবিন্যাসকে গভীর ও মৃত্-নিদিন্টি করা সম্ভব হয়েছে। গতির র পগ্নলি সম্পর্কে আমাদের জ্ঞান যত প্র্বেহরে, বস্তুর সমস্ভ বহিঃপ্রকাশ সহ বস্তু সম্বন্ধে আমাদের জ্ঞানও তত বেশি প্রণ হয়।

## ৩। গতিশীল বস্তুর অস্তিম্বের রূপ হিসেবে স্থান ও কাল

পারিপাশ্বিক জগতে সমস্ত গতিশীল বস্তুপদার্থের একটা নির্দিণ্ট আরুতি, পরিমাণ ও গঠনকাঠামো আছে, এবং পরস্পরের সঙ্গে সম্পর্কিতর্পে সেগর্লি নির্দিণ্ট নানাভাবে অবস্থিত। তা ছাড়াও, সেগর্লি একটি পারম্পর্য তৈরি করে, একটি পদার্থ অপরটির প্রেগামী হয় অথবা তাকে প্রতিস্থাপিত করে। বস্তুপদার্থাগর্লির এই সমস্ত গর্ণ-ধর্ম এটাই বোঝার যে সেগর্বলর অস্তিত্ব রয়েছে স্থানে ও কালে।

স্থান ও কাল হল বস্তুর অস্তিম্বের বিশ্বজনীন রূপ। লোনন লিখেছেন: '...গতিশীল বস্তু স্থানে ও কালে ছাড়া অন্যভাবে চলতে পারে না।'\*

স্থানের প্রত্যয়িট বস্তুপদার্থ সম্বের পরস্পরের সঙ্গে সম্পর্কিতর্পে সেগন্লির অবস্থিতির চারিত্রানির্ণয় করে এবং পদার্থ গন্লির বিস্তার, সেগন্লির সহাবস্থান প্রকাশ করে। স্থানিক সম্পর্কের মধ্যে পদার্থ সম্বের এই সমস্ত গ্ল-ধর্ম অন্তর্ভুক্ত থাকে, যেমন সেগন্লির দৈর্ঘ্য, উচ্চতা, প্রস্থ, র্প, গঠনকাঠামো, এবং অন্যান্য পদার্থের সঙ্গে দূর্ত্ব।

কাল বলতে বোঝার অবস্থাগন্থলির পরম্পরা, কিছন কিছন ব্যাপার যে ক্রমানন্থায়ী একের পর আরেকটি ঘটে, এবং সেগন্থলি যে সমস্ত প্রক্রিয়ায় জড়িত তার মেয়াদ। কাল বিভিন্ন পদার্থের ইতিহাস অনন্সরণ করা সম্ভব করে তোলে।

স্থানের একটি প্রধান বৈশিষ্টা হল তার বি-মাত্রিক <u>চরিত্র</u>। স্থানের তিনটি গতিমুখ আছে: বাঁরে-ডাইনে, সামনে-পিছনে, উপরে-নিচে। এই সমস্ত গতিমুখ চিত্ররৈখিকভাবে প্রকাশ করা হয় তিনটি পারস্পরিকভাবে লুম্ব রেখা দিয়ে। এই তিনটি রেখার সাহায্যে যে কোনো পদার্থ কৈ স্থানিকভাবে নির্ণয় করা যায়।

স্থানের প্রতিতুলনায়, কাল এক-মাত্রিক। তা সর্বদাই

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 14, p. 175.

প্রবাহিত হয় একটি দিকে: সামনে, <u>অর্থাং অতীত</u> থেকে বর্তমানে, <u>তার পর ভবিষ্যতে</u>। কুলল অপরিবর্তনীয়, তাকে বিপরীত দিকে প্রবাহিত করানো যায় না।

বস্তুপদার্থ সম্থের স্থানিক ও কালগত বৈশিষ্ট্যগর্বল পরস্পরসম্পর্কিত, সেগর্বলর গতিতে তা স্বপ্রকাশ। এটা জানা কথা যে সমস্ত পদার্থ নির্দিষ্ট এক-এক দ্রুতিতে চলে। দ্রুতি হল একটি নির্দিষ্ট কালপর্বে একটি পদার্থ যে দ্রেম্ব অতিক্রম করে, সেই দ্রেম্ব। এখানে আমরা দেখতে পাই স্থান ও কালের পরস্পরসম্পর্ক, একটি গতিশীল বস্তুপদার্থের সঙ্গে সেগর্বলর সংযোগ।

স্থান ও কালের আরেকটি বড় বৈশিষ্ট্য হল সেগ্নলির অসীমতা। প্রথম নজরে মনে হতে পারে যে স্থান ও কাল সসীম, কেননা সেগ্নলি আছে বস্তুপদার্থের গ্রন-ধর্ম ও সম্পর্ক হিসেবে, সেই বস্তুপদার্থগিনলির আদি ও অন্ত আছে। কিন্তু সসীম বস্তুনিচয়ের মধ্য দিয়ে অন্তিম্বশীল হয়েও স্থান ও কাল অসীম। প্রতিটি বস্তু অন্যান্য বস্তুর সঙ্গে সংযুক্ত, সেগ্নলি আবার আরও অন্যান্য বস্তুর সঙ্গে সংযুক্ত, এইভাবে থাকে অন্তহীনভাবে। সসীম রাশিসম্ব দিয়ে গঠিত হয়ে স্থান অসীমে প্রকাশ পায়। প্রতিটি স্বতন্ত্র বস্তুর অন্তিমের আদি ও অন্ত আছে, কিন্তু সেগির প্রেণামী ছিল এক অসীম সংখ্যক অন্যান্য বস্তু এবং শেষ পর্যন্ত সেটি প্রতিস্থাপিত হবে অন্যান্য বস্তুর দ্বারা, এবং এই রকম চলবে অন্তহীনভাবে।

ধর্ম ও ভাববাদ স্থান ও কালের অসীমতা অস্বীকার

করে। ধর্ম প্রমাণ করতে চেণ্টা করে যে প্থিবনী স্থার-কর্তৃক স্ভট হয়েছিল, একদিন তার অন্ত হবে। ভাববাদীরা স্থান ও কালকে গণ্য করেন এমন সব গর্ণধর্ম বলে, মানবচৈতনা যেগর্গল আরোপ করে পারিপার্শ্বিক বস্তুসম্বের উপরে। কিন্তু সেই প্রাচীন কালেই চিন্তকরা সর্বপ্রথম এই চিন্তা প্রকাশ করেছিলেন যে বস্তু স্থানে অসীম, ও কালে অনন্ত, এবং মহাবিশ্বের আদিও নেই অন্তও নেই। আজকের দিনের বিজ্ঞানই শ্রুধ্ সেই প্রতিজ্ঞার প্রমাণ যোগাচ্ছে, আধ্রুনিক বৈজ্ঞানিক ও কংকোশলগত কৃতিত্বগর্মালকে ব্যবহার করে গবেষকরা প্রাথমিক কণাগ্রুলির অন্তিম্ব ও গতির নিয়ম থেকে শ্রুর্ করে সমগ্র গ্রহনক্ষরমণ্ডলীর অন্তিম্ব ও গতির নিয়ম থেকে নিয়ম পর্যন্ত, বস্তুজগৎ সম্বন্ধে গভীরতর ও বিস্তৃততর জ্ঞান লাভ করছেন।

স্থান ও কাল সন্বন্ধে দ্বান্থিক-বস্থুবাদী উপলব্ধি শ্বধ্ব তত্ত্বগতভাবেই গ্রন্থপূর্ণ নয়, তার বিরাট ব্যবহারিক গ্রন্থও আছে। সমগ্র সামাজিক ক্রিয়াকলাপই হল পারিপাশ্বিক জগতের ব্যাপারসমূহ ও প্রক্রিয়াগ্রনিলর সঙ্গে মান্ব্রের বলিণ্ঠ মিথিন্টিয়া, সেই ব্যাপার ও প্রক্রিয়াগ্রনির স্থানিক ও কালগত বৈশিণ্ট্য আছে। এই বৈশিণ্ট্যগর্নিই সামাজিক কর্মপ্রেয়াগের ধরন, র্প, ছন্দ ও গতিহারকে নিধারণ করে, এবং উৎপাদন ও সামাজিক-রাজনৈতিক জীবনের সর্বক্ষেত্রে সেগ্রনিকে গণ্য করা উচিত।

স্থানগত বিষয়টি মুক্তি সংগ্রামের পদ্ধতিগ্রুলিকে লক্ষণীয়ভাবে প্রভাবিত করে। ভৌগোলিক বৈশিষ্ট্যগ্রুলি উৎপাদিকা শক্তিগ্রনির বণ্টন ও বিকাশে গ্রন্থপ্রণ ভূমিকা পালন করে। একটি দেশের স্থানিক অবস্থা কালগত বিষয়গর্নির সঙ্গে ঘনিষ্ঠভাবে যুক্ত। একটি অর্থনৈতিক রণনীতি বিশদীকরণের সময়ে, সামাজিক ও আত্মিক জীবনে একের পর এক র্পান্তরের পরিকলপনা করার সময়ে, সামাজাবাদী আগ্রাসনের বির্দ্ধে দেশের সীমান্ত রক্ষার নির্ভর্ষোগ্য ব্যবস্থা স্থিট, ইত্যাদির সময়ে স্থানিক ও কালগত বিষয়গ্রনিকে গণ্য করা হয়।

# ৪। পর্বিধনীর বস্তুগত ঐক্য

প্থিবীর ঐক্যের সমস্যাটি দর্শনের আদিতম দিনগুলির মতোই পুরনো। প্রাচীন কাল থেকেই চিন্তকরা প্থিবীর পরিবর্তন ও বিকাশের পিছনকার অভিন্ন নীতিগুলির সন্ধান করেছিলেন। প্থিবীতে বস্তু ও ব্যাপারসম্ভের অসীম বৈচিত্র্যের সম্মুখীন হয়ে তাঁরা চেষ্টা করেছিলেন একটিমার সমগ্রে প্থিবী কিসের দ্বারা ঐক্যবদ্ধ, সেটা খুজে বার করতে। তাঁরা সমস্যাটির মোকাবিলা করেছিলেন তাঁদের অবস্থান অনুষায়ী।

ধর্মীয় ও ভাববাদী চিন্তকরা প্রথিবীর ঐক্যের উৎপত্তি-নির্ণয় করার চেণ্টা করেছিলেন এক আধ্যাত্মিক ভিত্তির উপরে, তাঁদের মতবাদগ্রনিতে তা ধারণ করেছিল বিভিন্ন রূপ: ঈশ্বর, দৈবশক্তি, বিশ্ব অধ্যাত্মা, পরম ভাব, সংবেদন-সমাহার, ইত্যাদি। বিপরীতপক্ষে, বস্তুবাদীদের কাছে, পৃথিবীর সত্যকার ঐক্য ছিল তার বস্তুগততার, চৈতন্য-নিরপেক্ষভাবে বিষয়গত অস্তিছে।

প্রথিবীর বস্থুগত ঐক্য প্রমাণিত হয় দর্শন ও প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের সমগ্র বিকাশের দ্বারা, প্রাকৃতিক ও সামাজিক বিজ্ঞানগর্নালর বিতকাতীত কৃতিষসমূহ, এবং মানবিক কর্মপ্রয়োগের ফলাফলের দ্বারা। বিকাশে, গাতিশীল বস্তুসমূহের যে মিথান্দ্রিয়া সেগর্মালকে এক সংবদ্ধ ব্যবস্থায় ঐক্যবদ্ধ করে, সেই মিথান্দ্রিয়ার মধ্যো তা আত্মপ্রকাশ করে।

ভূবিদ্যাগত উপাত্তের ভিত্তিতে বিজ্ঞানীরা প্রমাণ করেন যে প্রিথবী ও সৌরজগতের অন্যান্য গ্রহ রুপ পরিগ্রহ করেছিল ৫ থেকে ১০ শতকোটি বছর আগে। সেই সময়ে, সূর্য তার গতি চলাকালে এক সূর্বিশাল গ্যাসীয় ধ্লিমেঘের মধ্যে প্রবেশ করেছিল। মহাকর্ষীয় শক্তিগর্বালর অভিঘাতে, মহাজাগতিক ধ্রালর গতিশীল সুক্ষ্ম কণাগর্নল ও গ্যাস ঘনীভূত হয়েছিল এবং সৌরজগতের গ্রহগত্নীল গঠন কর্মেছল। দীর্ঘকাল ধরে প্রিথবী ছিল এক প্রাণহীন গ্রহ, সেখানে প্রাণের উদ্ভব ঘটেছিল প্রায় দুই শতকোটি বছর আগে। এই গ্রহে আদিম মানুষ আবিভূতি হয়েছিল প্রায় ২৫ লক্ষ বছর আগে, এবং তার গঠনক্রিয়া সম্পূর্ণ হয়েছিল প্রায় ৫০,০০০-৭০,০০০ বছর আগে। মানুষের আত্মপ্রকাশের সঙ্গে সঙ্গে, চৈতন্য দেখা দিয়েছিল পারিপাশ্বিক জগৎকে এক স্বানিদিণ্টভাবে প্রতিফালত করার জন্য মানবমস্তিজের গ্র্ণ-ধর্ম হিসেবে। আদিম

মানুষ প্ৰিবী বান্তবিকই যেমন তেমনভাবেই তাকে প্রত্যক্ষ করেছিল। উদ্বর্তনের নিয়ত সংগ্রামে, সে হাতিয়ারপত্র বানিয়েছিল, খাদ্য সংগ্রহ করেছিল, শিকার করেছিল, বন্য জন্তু ও প্রকৃতির ভৌতিক শক্তিগর্মালর বির্বদ্ধে নিজেকে রক্ষা করেছিল। সেই সবের ফলেই তার এই স্বাভাবিক প্রতায় গড়ে উঠেছিল যে তার বাইরে ও তার থেকে স্বতন্তভাবে এমন সমস্ত জিনিস আছে. যেগর্নলকে সে দেখতে ও স্পর্শ করতে পারে, যেগর্নল তার পক্ষে উপযোগী বা ক্ষতিকর হতে পারে, এবং যেগ্মলিকে সে প্রভাবিত করতে পারে। কিন্তু দুর্দান্ত প্রাকৃতিক ব্যাপারগর্বালর সামনে আদিম মান্ত্র অত্যন্ত पूर्वल ছिल, জ্ঞाনের অভাবে সেই ব্যাপারগত্বলি সে ব্যাখ্যা করতে পারে নি। সেগর্বাল ব্যাখ্যা করতে অক্ষম হয়ে মানুষ এই ব্যাপারগর্বলর উপরে ক্রমে ক্রমে আরোপ করেছিল এক অতিপ্রাকৃত শক্তি, এবং শেষ পর্যন্ত তারই ফলে দেখা দিয়েছিল ধর্ম, অতিপ্রাকৃত শক্তিগুর্নলতে বিশ্বাস ও ঈশ্বরে বিশ্বাস। বৈজ্ঞানিক জ্ঞানের অভাবে মানুষ যা ব্যাখ্যা করতে পারে নি, সে সবের উপরেই সে আরোপ করেছিল ঈশ্বরের ইচ্ছা ও माष्ठि।

কিন্তু মানবজাতি প্থিবী সম্বন্ধে জ্ঞান সঞ্চয় করতে থাকায়, বিজ্ঞান ক্রমেই বেশি করে ধর্মের বিপক্ষে প্রবল হয়ে উঠতে থাকে। প্রতিটি নতুন বৈজ্ঞানিক আবিষ্কার প্থিবীর বস্থুগত ঐক্যকে সমর্থন করে। প্রথিবীর বস্থুগত ঐক্য বেষ্টন করে পদার্থসমূহে ও প্রক্রিয়াসম্হের পরস্পরসংযোগ ও পরস্পরনির্ভরশীলতা: পার্থিব ও

গার্গনিক বস্তুসম্হের মধ্যে মহাকর্ষ, প্রাথমিক কণাগ্র্বলির পরিবর্তন-র্পান্তর, শক্তির বহর্বিধ র্পের বিনিময়, রাসায়নিক মোল উপাদানগ্র্বলির পরিবর্তন-র্পান্তর, জৈব ও অজৈব প্রকৃতির, উদ্ভিদ ও প্রাণীজগতের ঐক্য, প্রকৃতি ও সমাজের মধ্যে যোগস্ত্র, ইত্যাদি। বস্তুর গঠন-কাঠামো, তার অস্তিম্বের র্পগ্র্বলি ও তার গতির নিয়মগ্র্বলি সম্বন্ধে ক্রমবর্ধমান উপলব্ধির ফলে প্রাকৃতিক শক্তিগ্র্বলিকে নিয়ন্ত্রণে এনে সেগ্র্বলিকে মান্বের সেবায় নিয়োজিত করা সম্ভব হয়েছে। প্রসঙ্গ ৫।

চৈতন্য, তার উদ্ভব ও সারমর্ম

মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শনে 'চৈতন্যের'
প্রত্যয়টি বস্তুর প্রত্যয়ের মতোই অতি
গ্রুর্ত্বপূর্ণ। সমস্ত দার্শনিক তত্ত্ব ও মততন্ত্রের
কেন্দ্রী বিষয় হল চৈতন্য, তার উন্তব ও
সারমমের সমস্যাটি। বস্তুর সমস্যাটির মতোই,
সেই সমস্যাটির বিরোধাভাসম্লক
সমাধানগর্হালই একটি তত্ত্ব বস্তুবাদী না ভাববাদী
তা বিচার করার প্রধান মানদণ্ড।

১। চৈতন্য সন্বন্ধে প্রাক-মার্কসীয় প্রত্যয়গর্মাল

চৈতন্যের উদ্ভব ও সারমর্মের প্রশ্নটি সবচেয়ে জটিল, এবং প্রাচীন কাল থেকেই মান্য তাতে আগ্রহী। মান্য চৈতন্যের গ্রন্থ সম্বন্ধে, তাদের জীবনে মানবিক বৃদ্ধিবৃত্তি সম্বন্ধে সচেতন ছিল। মান্য তার চৈতন্য দিয়েই ঘটনাবলী ও অন্যান্য লোকের ম্ল্যাবধারণ করে, পৃথিবীর সৌন্দর্য ও অতীত প্রজন্মগ্র্লির সন্থিত জ্ঞানের মর্মোপলব্ধি করে, প্রাগ্রসর ধ্যানধারণাগ্র্লি আত্মস্থ করে এবং সামাজিক ন্যার্যবিচারপূর্ণ এক সমাজের জন্য লড়াই করে।

মানবচিন্তা তার নিজের চরিত্র বোঝার আগে বিকাশের এক দীর্ঘ ও বিরোধপূর্ণ পথ অতিক্রম করেছে।

প্রাচীন দার্শনিকরা 'চৈতন্যের' বদলে বরং 'আত্মার' প্রত্যেয়টিই বেশির ভাগ ব্যবহার করেছিলেন। আত্মা বলতে তাঁরা ব্লিরেছিলেন মান্বের মানসিক সামর্থ্যগর্লার সমগ্রতাকে: তার দেখা, শোনা, চিন্তা করা, অন্বভব করা, ইত্যাদির সামর্থ্যকে। বস্তুবাদীরা আত্মাকে ধারণা করেছিলেন প্রাকৃতিক কারণ-সঞ্জাত এক বস্তুগত সন্তা হিসেবে, পক্ষান্তরে ভাববাদীরা তাকে দেখেছিলেন মানবদেহে সাম্যিরকভাবে বসবাসকারী এক প্রকৃতি-অতিগ সারম্ম হিসেবে।

সমাজে ধর্মের অবস্থানগর্বাল শক্তিশালী হয়ে ওঠার, মানবচৈতন্য দৈব-উদ্ভূত বলে ব্যাপকভাবে পরিগণিত হতে শ্বর্ম করেছিল।

আত্মা ও চৈতন্য সম্বন্ধে ধর্মসতগর্নাল কালক্রমে খ্ব সামান্যই পরিবর্তিত হয়েছিল। ভাববাদী দর্শনের কথা বলতে গেলে, তা বিষয়ীমুখ ও বিষয়মুখ ভাবধারায় বিভক্ত হয়েছিল। বিষয়ীমুখ ভাববাদীরা

মানবজ্ঞানকে, এমন কি গোটা বাস্তব জগৎকে স্বতন্ত্র মানবটেতন্যের মধ্যে সীমাবদ্ধ করেছিলেন, আর বিষয়মুখ ভাববাদীরা চৈতন্যকে স্বতন্ত্র ব্যক্তি ও মানবজাতি থেকে, তা যে সমস্ত অবস্থা-সঞ্জাত সেই অবস্থা থেকে তাকে নিঃসংস্তব করে তার উপরে দেবত্বারোপ করেছিলেন।

বিজ্ঞানের বিকাশ ঘটায়, চৈতন্য সম্বন্ধে বস্তুবাদী ধারণাগর্নল তদন্বায়ী বিকশিত হয়েছিল। বিভিন্ন বস্তুবাদী মতধারা চৈতন্যের আত্মপ্রকাশ ও চরিত্র সম্বন্ধে বহুর্বিধ ধ্যানধারণা প্রকাশ করেছিল। কেউ কেউ উপলব্ধি করেছিলেন যে চৈতন্য এক ভাবগত, আধ্যাত্মিক ব্যাপার, অন্যরা তাকে দেখেছিলেন বস্তুগত ব্যাপার হিসেবে। প্রথমোক্তরা ভাবগত বা আধ্যাত্মিক বলতে কী বোঝান তা ব্যাখ্যা করতে পারেন নি, আর শেষোক্তরা, যারা স্থলে বস্তুবাদী বলে পরিচিত হয়েছিলেন, তাঁরা মনে করতেন যে যক্কং যেমন পিত্তরস নিঃসরণ করে ঠিক তেমনই মান্তিজ্ব চিন্তা নিঃসরণ করে। মন্তিজ্বের একটি ক্রিয়া হিসেবে চৈতন্যকে বিবেচনা করে, তাঁরা তার চরিত্র ব্রুমতে অপারগ ছিলেন।

## ২। প্রতিফলনের সর্বোচ্চ র্প হিসেবে চৈতন্য

চৈতন্যের সারমর্মে পো<sup>\*</sup>ছনোর চাবিকাঠিটি রয়েছে লোনিনের এই প্রতিজ্ঞার মধ্যে যে 'সমস্ত বস্তুই এমন একটি গ্ল-ধর্মের অধিকারী যা সারগতভাবেই সংবেদনের সদৃশ, প্রতিফলনের গুন্-ধর্ম...'\* মান্বসের দৈনন্দিন অভিজ্ঞতা দেখার যে সমস্ত পদার্থ, অজৈব পদার্থ সমেত, বাহ্যিক জগৎকে প্রতিফলিত করতে পারে, অর্থাৎ, বাহ্যিক প্রভাবগর্বালর অভিঘাতে পরিবাতিত হয়ে, নিদিশ্ট কোনো কোনোভাবে সেগর্বালর 'ছাপ' ম্বাদ্রত করতে পারে। এই পরিবর্তনগর্বালকে অথবা একটি পদার্থের দ্বারা আরেকটির উপরে রেখে-যাওয়া ও শেষোক্তটি-কর্তৃক কিছ্বকালের জন্য ধারণ করা 'ছাপগর্বালকে' বলা হয় প্রতিফলন। প্রতিফলন সমস্ত বন্তুপদার্থে, সমস্ত বন্তুতে সহজাত, এবং তার বিকাশের বিভিন্ন স্তরে বিভিন্ন রূপ ধারণ করে।

জড় প্রকৃতিতে প্রতিফলন একান্তই যান্ত্রিক। যেমন, একটি ধাতব পদার্থ দিয়ে সজোরে আঘাত করলে একটি পাথর ভেঙে যাবে। এক খণ্ড ভিজে কাদামাটি পিষে পিণ্ড বানালে তার রূপ পরিবর্তিত হবে। জড় প্রকৃতিতে প্রতিফলন হল পদার্থসমূহের মধ্যে আপতিক মির্থান্ড্রিয়ার এক অক্রিয় পরিণতি এবং তার ফলে সেগ্রালর গঠনকাঠামোতে বিভিন্ন যান্ত্রিক, এমন কি পদার্থাগত-রাসায়নিক পরিবর্তনও ঘটে।

প্রাণের আত্মপ্রকাশের সঙ্গে সঙ্গে, আরও জটিল ধরনের প্রতিফলন গড়ে উঠতে শ্বর্ করেছিল। প্রকৃতপক্ষে, চৈতন্যের গঠনের জীববিদ্যাগত প্রবশ্বর্তগর্নাল ছিল, প্রথমত, প্রথবীতে প্রাণের উদ্ভব

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 14, p. 92.

ও বিকাশ, মান্ব্যের আবির্ভাব পর্যস্ত; এবং দ্বিতীয়ত, জীবন্ত সত্তাগন্ত্রির প্রতিফলনমূলক সামর্থ্যের বিকাশ।

বিজ্ঞান দেখায় যে জটিল রাসার্য়নিক
পরিবর্ত নসম্হের মধ্য দিয়ে অজৈব বস্থু থেকে প্রাণের
উদ্ভব ঘটেছিল। সরলতম জৈব মোল উপাদানগর্বাল —
হাইড্রোকার্বন — প্রথমে র্প পরিগ্রহ করেছিল আদিম
মহাসাগরের অবস্থায়। পরে, জটিলভবন ও গ্র্ণগত
পরিবর্ত নের মধ্য দিয়ে সেগর্বাল বিকশিত হয়ে প্রোটিন
ও নিউক্লিইক অগিসডে পরিণত হয়েছিল। প্রায় এক
থেকে দেড় শতকোটি বছর আগে এই উচ্চ-আণিবক
জীব-পালমারগর্বাল ক্রমবিকশিত হয়ে পরিণত হয়েছিল
তথাকথিত কোঅ্যাসারভেটে, য়েগর্বাল বিপাক ও আত্মপ্রনর্ব্বপাদনে সক্ষম। এইভাবে, জটিল গঠনকাঠামো
সহ জীবস্ত কোষ ক্রমে ক্রমে গঠিত হয়েছিল।

কালক্রমে, জীবস্ত সন্তাগন্নি অত্যন্ত বিভিন্ন ধরনের হয়ে গিয়েছিল। সেগন্নির বিকাশের সঙ্গে সঙ্গে, সেগন্নির বাহ্যিক প্রভাবসম্বের প্রতিফলনও বিকশিত ও জটিল হয়ে উঠেছিল। প্রথিবীতে প্রাণের প্রথম পর্যায়গন্নিতে সরলতম জীবস্ত সন্তাগন্নি বিভিন্ন পরিবেশগত প্রভাবে সাড়া দিত এমন সব পরিবর্তন ঘটিয়ে বার সঙ্গে জড়িত ছিল সেগন্নির অভ্যন্তরে ঘটমান সমস্ত রাসায়নিক প্রতিক্রিয়া ও বিপাকীয় প্রক্রিয়া। ক্রমে ক্রমে, জীবসন্তাগন্নি বিভিন্ন পদার্থের প্রতি এক নির্বাচনস্কে মনোভাব গড়ে তুলেছিল, এবং শেষ পর্যন্ত গঠিত হয়েছিল ইন্দ্রিয়গ্রনি।

জটিলতর জীবসত্তাগ্র্লি তাদের ক্রমবিকাশে

স্নায়নুকোষ, স্থায়নুগ্রন্থি ও স্নায়নুতলের বিকাশ ঘটিয়েছিল, সেগনুলি ক্রমবিকশিত হয়ে পরিণত হয়েছিল বিশেষীকৃত ইন্দ্রিয়গনুলিতে, মের্দণ্ডে, এবং শেষ পর্যন্ত মান্তিছেক। স্নায়নুতলের গঠন ও বিকাশ প্রতিফলনের এক গন্গগতভাবে নতুন, মান্সিক র্পকে স্টিত করেছিল, স্নায়নুতল্য বিভিন্ন ইন্দ্রিয়ের ক্রিয়ার সামঞ্জস্য ও সমন্বয় ঘটায়, এবং সামগ্রিকভাবে জীবসন্তার ক্রিয়াকলাপ পরিচালিত করে।

ক্রমবিকাশের সিণ্ডির ধাপে একটি প্রাণীর স্থান যত উচু, তার স্নায় তেশ্বের ক্রিয়া তত বেশি সংক্র ও বিচিত্র। যে পদার্থগর্বল প্রাণীদের উপরে প্রত্যক্ষ প্রভাব বিস্তার করে শুধু যে তাতেই সাড়া দেওয়ার সামর্থ্য প্রাণীরা অর্জন করে তাই নয়, তাদের মধ্যে প্রতিফলিত পরিবর্তমান পরিবেশে নিজেদের যথা অবস্থান লাভ করার, অনুকূল পদার্থ ও প্রভাবগর্বল খুজে বার করা ও প্রতিকূল পদার্থ ও প্রভাবগর্বাল এড়ানোর, এমন কি একভাবে ভবিষ্যতের পরিস্থিতিও আগে থেকে দেখার সামর্থ্য অর্জন করে। পৌনঃপর্নিক প্রভাবগর্রালকে প্রতিফালত করে জীবসত্তা সেগর্বাল সম্বন্ধে তথ্য সণ্ডয় করে ও জমিয়ে রাখে, যার ফলে যখন অনুরূপ প্রভাবগর্লি প্রনরাবিভূতি হয়, তখন সেগ্রালর জন্য তা আগে থেকে প্রস্তুত হতে পারে। যেমন, জলবায়্র চাপে যে পরিবর্তন বৃষ্টির পূর্ব-ইঞ্চিত দেয় তাতে বহু কীটপতঙ্গের মধ্যে গোটা এক প্রস্ত ক্রিয়াকলাপ দেখা যায়, যার লক্ষ্য হল যথাসময়ে আশ্রর খুঁজে পাওয়া।

জীবসত্তাগ্র্লির আচরণগত ক্রিয়াকলাপ মানসিক প্রতিফলনের প্রার্থামক র্পগ্র্লির ভিত্তিতেই গড়ে ওঠে। সেটার আসল কথা হল অতি গ্রুর্ত্বপূর্ণ বিষয়গর্নলর প্রতি জীবসত্তার সক্রিয় মনোভাব, সেই বিষয়গর্নলর সন্ধান করা যদি সেগ্র্লি তার অস্থিত্বের পক্ষে জর্ব্বি হয়, এবং সেগ্র্লি এড়িয়ে চলা যদি সেগ্র্লি ক্ষতিকর বা প্রাণঘাতী হয়। অন্বেষণ ও অভিমুখীনতার ব্যবস্থাপ্রণালী গড়ে ওঠে দীর্ঘকালীন ক্রমবিকাশের মধ্য দিয়ে এবং তা সঞ্চারিত হয় এক প্রজন্ম থেকে আরেক প্রজন্মের কাছে। সেই ব্যবস্থাপ্রণালীর ভিত্তি হল প্রতিবর্তসম্ব্র, বা বিভিন্ন প্রভাবে জীবসত্তার স্লায়্রগত সাড়া।

প্রতিবর্ত সম্হ সহজাত ও অজি ত হতে পারে।
সহজাত প্রতিবর্ত গ্লিকে বলা হয় অ-সাপেক্ষ; একটি
প্রজাতির দ্বারা সেগর্ল বিবর্তিত হয় এবং সেগর্ল
উত্তরাধিকারস্ত্রে প্রাপ্ত। একটি স্বতন্ত্র জীবসন্তার
জীবন্দশায় তার দ্বারা অজি ত প্রতিবর্ত গর্লিকে বলা
হয় সাপেক্ষ। প্রাণীদের এক নির্দিষ্ট প্রজাতির বৈশিষ্ট্যস্ক্রক সহজাত আচরণগত ক্রিয়াগর্লির সামগ্রিকতাকে
বলা হয় সহজ-প্রবৃত্তি। সহজ-প্রবৃত্তি নিয়ত উন্দীপক
বা উত্তেজক বিষয়গর্লিতে অন্কুলতম (প্রাণীর সেই
নির্দিষ্ট প্রজাতির জন্য) সাড়া নিশ্চিত করে। প্রয়োজনের
প্রকৃতিসাপেক্ষ গবেষকরা খাদ্য, আত্ম-সংরক্ষণ,
প্রনর্ৎপাদন ও অন্যান্য সহজ-প্রবৃত্তিকে নির্দিষ্ট
করেন। ক্রমবিকাশের সিণ্ডির ধাপে একটি প্রজাতির
স্থান যত উণ্টু, তার সহজ-প্রবৃত্তিগর্লি তত বেশি

জটিল। এগর্বল সচেতন ক্রিয়ার একটা অধ্যাস স্থিট করার মতো উচ্চ স্তরে পৌছতে পারে। যেমন, একটা অক্টোপাস খোলা একটা ঝিন্বকের খোলকের মধ্যে পাথর ঢোকাবে, যাতে নিঝিঞ্চাটে সেটা খাওয়া যায়, এবং একটি কোকিল-ছানা বাসা থেকে আসল গৃহকর্তা-ছানাগর্বলিকে ঠেলে দেবে একই খাদ্যের জন্য 'প্রতিদ্বন্দ্বীদের' অপসারিত করার জন্য।

কিন্ত সহজ-প্রবৃত্তি কার্যকর শুধু নিদিশ্টি কতকগুলি অবস্থায়, এবং সেই অবস্থাগর্বালর পরিবর্তন ঘটলে তা নিতান্তই অকেজো। সহজ-প্রবৃত্তিম্লক ক্রিয়াকলাপ আর নতুন অবস্থার মধ্যেকার গর্রামল কাটিয়ে ওঠা হয় সাপেক্ষ প্রতিবর্তসমূহ ও সেগ্রালর ভিত্তিতে গঠিত দক্ষতাগর্বালর সাহায্যে। সাপেক্ষ প্রতিবর্তাগর্বাল অজিত ও রক্ষিত হয় প্রতিক্রিয়া হিসেবে নতুন অবস্থার প্রভাবের সাড়ায়। এই প্রভাব যখন বদলে যায় বা শেষ হয়ে যায়, তখন সাপেক্ষ প্রতিবর্তগর্বাল অন্যান্য প্রতিবর্তের দারা প্রতিস্থাপিত হয়, অথবা পুরোপর্রার বিলম্প্র হয়ে যায়। জীবন্ত সত্তাগর্বালর জীবনে সেগর্বালর ভূমিকা অত্যন্ত গ্রুর্ত্বপূর্ণ। বাহ্যিক পৃথিবীর সঙ্গে জীবসত্তার আন্তঃসংযোগকে সেগ্রনিই করে তোলে আরও নমনীয় ও অভিযোজনীয়। অ-সাপেক্ষ ও সাপেক প্রতিবর্তাগর্নালর সাহায্যে প্রথিবীকে প্রতিফালিত করে প্রাণীরা নতুন পরিবেশের সঙ্গে খাপ খাইয়ে নেয় এবং নতন পরিস্থিতিতে টিকে থাকে।

সমস্ত প্রাণীর মধ্যে সবচেয়ে বিকশিত মন হল নরাকার বানরের। তার চরম বহিঃপ্রকাশ হল মূর্ত-

9-849

নির্দিষ্ট ব্যবহারিক-পরিস্থিতিগত চিন্তন। 'পরখ ও ভুলের' মধ্য দিয়ে বানর সর্নির্দিষ্ট সমস্যাগর্নলর মীমাংসা খ্রুজে বার করে। যেমন, একটি কলা যদি ছাদ থেকে ঝুলিয়ে রাখা হয় এবং মেঝের উপরে অনেকগর্নল বাক্স ছড়িয়ে রাখা হয়, তা হলে একটা বানর শেষ পর্যন্ত কলাটার নাগাল পেতে সমর্থ হবে। মেঝে থেকে অথবা বিভিন্ন বাক্সের উপর থেকে লাফ দিতে-দিতে, সেটি শেষ পর্যন্ত বাক্সগর্নল নিয়ে এদিক-ওদিক করবে, একটির উপরে আরেকটিকে জড়ো করবে, এবং তার পর কলাটার নাগাল পাবে। স্বভাবতই, এরপ ফ্রিয়াকে সচেতন বলে গণ্য করা যায় না।

চৈতন্য হল প্রতিফলনের সর্বোচ্চ ও একান্ত মানবিক রুপ। তা উদ্ভূত হয়েছিল মানুষ ও মানব সমাজের আত্মপ্রকাশের সঙ্গে, এবং সেই সমাজের বাইরে তার অস্তিত্ব থাকতে পারে না।

#### ৩। চৈতন্যের আত্মপ্রকাশ

জলবায়্র অবস্থায় ও প্থিবীতে প্রাণের অন্যান্য অবস্থায় তাৎপর্যপ্রেণ পরিবর্তনগর্বালর সঙ্গে মান্ব্রের উদ্ভব সম্পর্কিত। এই পরিবর্তনগর্বালর ফলে বিরাট বিরাট এলাকার অরণ্য নন্ট হয়ে গিয়েছিল। প্রাণীদের বহর প্রজাতি এই সমস্ত প্রতিকূল অবস্থার সঙ্গে মানিয়ে নিতে না-পেরে মরে শেষ হয়ে যায়। কিন্তু নরাকার বানররা জীবনের জন্য নিষ্ঠুর লড়াই করতে এক বিশেষ

পথ গ্রহণ করেছিল। গাছ থেকে মাটিতে নেমে আসতে বাধ্য হয়ে, শিকারী পশ্রদের হাত থেকে নিজেদের বাঁচাতে হয়েছিল এবং প্রাকৃতিক জিনিসগর্যালর সাহায্যে খাদ্য জোগাড় করতে হয়েছিল। এই ক্রিয়া-গ্নলি প্রথমে ছিল আপতিক, কিন্তু সেগ্নলির দর্ন সাধারণত ইতিবাচক ফল হত বলে এবং সেগালি কোনো চাহিদা পরেণ করতে সাহায্য করত বলে সেগর্লি ক্রমে ক্রমে হয়ে উঠেছিল একটা অভ্যাস, স্বীয় অধিকারবলে একটা প্রয়োজন। আর. শিকার ও আত্মরক্ষার জন্য হাতিয়ারপত্র ব্যবহার করার সেই প্রয়োজন আরেকটি চাহিদা সূতি করেছিল: মানুষের পূর্বপুরুষদের একটি যুথ যেখানে বসবাস করত সেখানে যখন প্রয়োজনীয় 'সাধিত্রগর্বাল' পাওয়া গেল না, তখন সেগর্বাল তৈরি করা দরকার হল। সেই উদ্দেশ্যে ব্যবহৃত হয়েছিল বাড়তি হাতিয়ারপত্র — পাথরের ছুরি। ক্রমে ক্রমে গড়ে উঠেছিল উৎপাদন-ক্রিয়ার গোটা একটা পরম্পরা: পাথরের ছ্রার তৈরি করা, সেই ছ্রারর সাহায্যে বর্শা তৈরি করা, ইত্যাদি। মান ধের প্রাণী-পূর্বপ রুর্ষদের সেই প্রবণতা বিকাশের সঙ্গে সঙ্গে প্রতিবর্ত ক্রিয়াগুর্নি ক্রমে ক্রমে বিবর্তিত হয়ে পরিণত হয়েছিল সচেতন ক্রিয়ায়, তার লক্ষ্য ছিল বিশেষভাবে তৈরি সাধিত্রগালের সাহায্যে পারিপাশ্বিক বাস্তবকে পরিবর্তিত করা।

ন্রিয়ার সাধিত্র হিসেবে জিনিসপত্রের ব্যবহার থেকে সাধিত্র তৈরি এবং সাধিত্রের সাহায্যে জিনিসপত্র ও ভোগের উপায় উৎপাদনে উত্তরণ মান্ব্রের গঠনে অত্যন্ত গ্রুত্বপূর্ণ ছিল। এটা ছিল গ্রুণগতভাবে এক নতুন ধরনের মোল ক্রিয়াকলাপে উত্তরণ, এক উচ্চতর, সবিশেষভাবে মানবিক ধরনের আচরণে, মানবচৈতন্য গঠনের দিকে উত্তরণ।

শ্রমই দেহ ও মস্তিষ্ককে, সামগ্রিকভাবে প্রতিফলনযন্ত্রকে বিশেষভাবে মানবিক গ্রনাবলী প্রদান করেছিল।
সামনের যে দর্টি পা হাঁটার জন্য আর ব্যবহৃত হত না, সে
দর্টি বিকাশলাভ করে পরিণত হয়েছিল হাতে। দেহ
ঋজর্ হয়েছিল এবং বহর্বিধ ও সমন্বিত ক্রিয়ার অনেক
বেশি ক্ষমতা অর্জন করেছিল। মস্তিষ্ক শ্র্ধ্ব যে ওজনে
ও আয়তনে বেড়েছিল তাই নয়, আভ্যন্তরিক
গঠনকাঠামোগত পরিবর্তনের মধ্য দিয়েও গিয়েছিল।

মাস্তিৎকর ওজন ও আয়তনের উপরে মান্বের চৈতন্যের বিকাশের নির্ভরশীলতাকে গবেষকরা এখন চ্ডান্তভাবে প্রতিপন্ন করেছেন। যেমন, বৃহত্তম বানরের সর্ববৃহৎ মাস্তিৎক পরিমাণে ৬০০ ঘন সেন্টিমিটারের চেয়ে বেশি নয়, অথচ মান্বের প্রাচীনতম প্র্বপ্রম্ব পিথেকানথ্যোপাসের (বা জাভা মান্ব) মাস্তৎকের পরিমাণ ছিল ৮০০-৯০০ ঘন সেন্টিমিটার, সিনানথ্যোপাসের (বা পিকিং মান্ব্র, আদিম বাক্শাক্ত যার বৈশিষ্ট্য ছিল) — ১,০০০-১,২০০ ঘন সেন্টিমিটার, এবং ৩,০০,০০০ বছর আগে জীবিত নিআনভারথাল মান্বের — ১,৩০০-১,৬০০ ঘন সেন্টিমিটার। আধ্নিক ধরনের মান্ব কো-ম্যাগনন মান্বের মাস্তৎকের পরিমাণ ১,৪০০ ঘন সেন্টিমিটার, বা তার দেহের ওজনের ছেচিল্লেশতম অংশ। মাস্তৎকের অভ্যন্তরে সংবেদজ ও গতিদায়ক এলাকাগ্নিলর

সম্প্রসারণ, এবং বহিত্রগণীয় অনুষক্ষ এলাকাগ্রনিরও সম্প্রসারণ মস্তিন্তের গঠনকাঠামোগত বিকাশে বিশেষ তাংপর্যপর্ণ ছিল। সামান্যীকরণের সামর্থ্যের এক নতুন স্তর — বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণের উচ্চতর র্পগ্রনির গঠনের পক্ষে তা ছিল অসাধারণ গ্রহ্মপ্রণ।

মান্ব্যের গঠনে আরেকটি প্রধান বিষয় ছিল এই যে
বড় বড় পশ্ব শিকারে সাফল্য অধিকাংশই নির্ভর করত
মান্ব্যের প্রপ্ন্র্যুরা কত সংগঠিত ছিল, তার উপরে।
সবচেয়ে ভালো ফল পাওয়া যেত তখন, যখন তাদের
মধ্যে কেউ কেউ পশ্বটিকে গ্রপ্তস্থান থেকে হতচিকত
হয়ে বেরিয়ে আসতে বাধ্য করত, অন্যরা সেটিকে
কোণঠাসা করত, এবং অন্যরা সেটিকে হত্যা করত
বর্শা, ম্বগ্রুর ও অন্যান্য হাতিয়ার ব্যবহার করে। তাই,
যৌথ শিকারের সময়ে প্রতিটি ব্যক্তিকে একটা বিশেষ
স্থান নিতে হত এবং নিদিল্ট সব ক্রিয়া সম্পন্ন করতে
হত। ফলে, মান্ম নিজেকে একটা সম্ভির মধ্যে
সক্রিয় একজন বিশেষ ব্যক্তি হিসেবে আলাদা করে
নিতে শিথেছিল।

নতুন ধরনের ক্রিয়া (উৎপাদন) ও নতুন ধরনের সম্পর্কের (উৎপাদন-সম্পর্ক) ফলে পারিপার্শ্বিক জগতের প্রতিফলনে গ্র্ণগত সব পরিবর্তন ঘটেছিল। পশ্রা প্রকৃতি থেকে নিজেদের আলাদা করে না, অথচ মান্ব ক্রমে ক্রমে পারিপাশ্বিক বস্থুনিচয় থেকে ও অন্যান্য লোকের কাছ থেকে নিজেকে বিশিষ্ট করে তুলেছিল। সে একটি বিশেষ সামর্থ্যেরও বিকাশ ঘটিয়েছিল: সচেতনভাবে নিজের সামনে একটা লক্ষ্য নির্ধারণ করার সামর্থ্য। পারিপাশ্বিক জগৎ সম্বন্ধে সচেতনতা, একজন স্বতন্দ্র ব্যক্তিমান্ত্রই হিসেবে নিজের সম্বন্ধে সচেতনতা এবং লক্ষ্য-নির্ধারণ — বাস্তবের প্রতিফলনের র্পের এই স্বনির্দিষ্ট বৈশিষ্ট্যগর্বালই মান্ত্র্বের গঠন চলাকালে আত্মপ্রকাশ করেছিল। মানব্টেতন্যের এই বৈশিষ্ট্যগর্বাল নির্ধারিত হয়েছিল উৎপাদনের বিকাশে গড়ে-ওঠা বস্থুগত সম্পর্ক দিয়ে।

<mark>এই সমস্ত সম্পর্কের আত্মপ্রকাশ, অস্তিত্ব ও বিকাশের</mark> ফলে দরকার হয়েছিল ব্যক্তিমান্ধদের সমবেত ক্রিয়া, এবং তার জন্য তাদের পক্ষে প্রয়োজন হয়েছিল লক্ষ্য ও কর্তব্যকর্ম নির্ণয় করা, কাজগুর্লি বণ্টন করা, এবং তথ্য বিনিময় করা। 'সংক্ষেপে, র্পলাভ করতে-থাকা মান্বেরা এমন একটা জায়গায় এসে পৌ°ছেছিল যেখানে পরস্পরকে কিছ, বলা দরকার হয়েছিল তাদের।'\* নতুন প্রয়োজনে সাড়া দিয়ে, ভাষা গড়ে উঠেছিল ভাব-বিনিময়ের উপায় হিসেবে। রুপলাভ করতে-থাকা মানুষ পৃথক পৃথক ব্যাপার ও সেগালুর গ্র্ণ-ধর্মকে, বস্তু ও ক্রিয়াকে বোঝাতে শ্রুর, করল নিদিপ্টি ধর্নন ও প্রতীকের সাহায্যে, সেগ্র্লিকে ব্যবহার করতে লাগল প্রম্পরকে তথ্য আদানপ্রদান করার জন্য। যে শব্দগর্লি তারা বস্তু ও ব্যাপারসম্হ বোঝাবার জন্য ব্যবহার করত, সেগর্বলিই শেষোক্তগর্বলের প্রতিকল্প হয়ে গিয়েছিল এবং মান্ত্ৰ সেগত্তলিতে সাড়া দিত ঠিক সেইভাবেই, যেমন সাড়া দিত সেগ্রাল যেসমস্ত বস্তু ও ব্যাপারের পরিচায়ক সেই সব বস্তু ও ব্যাপারে।

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, p. 173.

শব্দের সাহায্যে বাস্তবের প্রতিফলন বিশেষভাবেই মানবিক র প। পশ্বরা পারিপার্শ্বিক বাস্তবের প্রতিফলন ঘটার সেই বাস্তবটিরই সংকেতগর্বালর মধ্য দিয়ে। সংকেতের এই ব্যবস্থাটা পশ্বপাখি ও মান্বের পক্ষে অভিন্ন, তা প্রথম সংকেত ব্যবস্থা নামে পরিচিত। বাস্তব বস্তু ও ব্যাপারসম্হকে যা প্রতীকীকৃত করে সেই শব্দগর্বাল দিয়ে গঠিত সংকেত ব্যবস্থাকে বলা হয় দ্বিতীয় সংকেত ব্যবস্থা।

স্বতরাং, চৈতন্য উদ্ভূত হরেছিল উৎপাদনের প্রয়োজন থেকে ও সামগ্রিকভাবে সমাজজীবন থেকে। সমাজ ও সামাজিক সম্পর্কের বাইরে চৈতন্য কখনোই উদ্ভূত হতে বা থাকতে পারে না। তা হল একটি সামাজিক উৎপাদ, শ্রম ও সম্মিলিত মানবিক ক্রিয়াকলাপের ফল।

দ্বান্দ্রিক বস্থুবাদের সেই সিদ্ধান্তটি বিজ্ঞানের দ্বারা প্রমাণিত। শন্ধন্ব সামগ্রিকভাবে সমাজের গঠনের পক্ষেত্ত তা নদ্ধ। একটি একক মানবচৈতন্যের গঠনের পক্ষেত্ত তা সিদ্ধ। একটি নবজাত শিশ্ব হল চৈতন্যহীন একটা সন্তা, সে চৈতন্য অর্জন করে শন্ধ্ব ক্রমে ক্রমে। যে শিশ্ব অন্যান্য মান্ব্রের সঙ্গে সংস্পর্শ ছাড়া বড় হয়ে উঠছে তার আদৌ কোনো চৈতন্যই কখনও গড়ে উঠবে না। ঐতিহাসিক নজির থেকে দেখা যায় যে মানবসমাজের বাইরে চৈতন্য বিকাশলাভ করে না। যেমন, ১৯২০ সালের ২১ অক্টোবরে, ভারতের গোদামর্বার গ্রামের এক অরণ্যে একটা নেকড়ের পালের মধ্যে দ্বই ও নয় বছর বয়সের দ্বটি মেয়েকে পাওয়া গিয়েছিল। তাদের নাম দেওয়া হল অমলা ও কমলা। অমলা অলপ

কিছ্কাল পরেই মারা যায়, কমলা আঠারো বছর বয়স
পর্যন্ত বেণ্চে ছিল। কিন্তু বিশেষ শিক্ষাগত ব্যবস্থা
সত্ত্বেও, সে কখনোই প্ররোপর্নর মান্ব্র হয়ে ওঠে নি।
বাক্শক্তি, চিন্তন ও মান্ব্রের কাজকর্মের ধরন তার
আয়ত্তের বাইরেই থেকে গিয়েছিল। অন্বর্গ আরেকটি
ঘটনায়, ১৭৯৭ সালে একটি অরণ্যে উদ্ধারকৃত ১২
বছর বয়সের ফরাসী বালক ভিক্তর ৪০ বছর বয়স
পর্যন্ত বেণ্চে ছিল, কিন্তু সে প্ররোপ্রির কথা বলা
শিখতে পারে নি, তাকে কোনোমতে সোজা হয়ে হাঁটতে
শেখানো হয়েছিল এবং বিপদের সামান্যতম চিহ্ন
দেখলেই সে তার হাত আর হাঁটুতে ভর দিয়ে চলতে
চাইত। সমস্ত প্রচেন্টা সত্ত্বেও সে পড়তে বা লিখতে
শেথে নি।

মান্য ও মানবচৈতন্যের গঠন এটাই প্রান্মান করে নেয় যে ব্যক্তিমান্য একেবারে গোড়ার দিনগর্নল থেকে সামাজিক জীবনে জড়িত।

### ৪। চৈতন্যের সারমম

তাই, আমরা দেখতে পাই যে মান্ব্যের প্রপ্র্র্য তার নিজের সন্তা, তার ব্যক্তিগত অস্তিত্ব সম্বন্ধে সচেতন হওয়ায়, বাহ্যিক জগং থেকে নিজেকে আলাদা করে নিয়ে তার প্রতি নিজের মনোভাব নির্ধারণ করায়, চৈতন্য প্রথম আত্মপ্রকাশ করেছিল। আদিম মান্ত্র তার প্রকাশমান চৈতন্য দিয়ে সর্বপ্রথম লক্ষ্ক করেছিল যে সে আছে, এবং কীভাবে সে আছে। তার চারপাশে কী ঘটছে তা সে উপলব্ধি করতে শ্বর্ করেছিল।
ভাষান্তরে, চৈতন্য হল চারপাশে কী ঘটছে সে সম্বন্ধে
একটা সচেতনতা, একটা জ্ঞান। এর্প সচেতনতা
বাস্তবের প্রতিফলনের শ্বর্থ মার্নবিক র্পটিরই
বৈশিষ্ট্যসূচক।

প্রতিফলনের সর্বোচ্চ ও বিশন্ধ মানবিক রুপ হিসেবে চৈতন্যের কথা বলতে গিয়ে, তার প্রধান প্রধান স্বানির্দিষ্ট বৈশিষ্ট্য প্রণিধান করা উচিত।

প্রথম, মান্য প্থিবীকে প্রতিফলিত করে তার বাহ্যিক ও আভ্যন্তরিক দিকগ্নলির ঐক্য হিসেবে, শ্বধ্ব সংবেদজ প্রতির্পগ্নলির র্পেই নয়, ধারণাগত, বিম্ত চিন্তা ও বাচনের মধ্য দিয়ে নিয়ম ও বর্গসমূহ, শৈলিপক প্রতির্প, প্রভৃতির র্পেও।

দ্বিতীয়, মানবচৈতন্য তার নিজের ক্রিয়ার ফলাফল, প্রাকৃতিক ও সামাজিক প্রক্রিয়াসমূহ বিকাশের চরিত্র ও গতিমন্থ দেখতে পায় দ্রদ্ভিতে। প্রারম্ভিকভাবে তা অজিত হয় জীবনের অভিজ্ঞতার ভিত্তিতে, এবং সমাজবিকাশের বর্তমান স্তরে, অনেকাংশে প্রাকৃতিক ও সামাজিক নিয়মগুর্নি সম্বন্ধে জ্ঞানের ভিত্তিতে।

তৃতীয়, চৈতন্য লক্ষ্য নির্ধারণ করতে, আদর্শ স্ত্রায়িত করতে, এবং ভবিষ্যং ক্রিয়াকলাপের ভাবগত ফলাফল অভিক্ষেপ করতে সক্ষম। লক্ষ্য নির্ধারণ হল সচেতন, পরিকল্পিত ক্রিয়ার এক আবশ্যিক প্রশিত।

চতুর্থ, মানবচৈতন্য বাস্তবের ম্ল্যাবধারণ করে। লক্ষ্য, স্বার্থ ও আদর্শ নির্ণয় করার সময়ে, এবং সিদ্ধান্ত গ্রহণ ও পালন করার সময়ে মানুষ শাধ্ জ্ঞানের দ্বারা চালিতই হয় না, ঐতিহাসিকভাবে উদ্ভূত ব্যক্তিগত ও সামাজিক প্রয়োজন-সাপেক্ষে সে বিবেচ্য ব্যাপার্রাটর ম্ল্যাবধারণও করে প্রয়োজনীয় অথবা অপ্রয়োজনীয় বলে, উপযোগী অথবা অকেজো বলে, অন্তুল অথবা ক্ষতিকর বলে।

পঞ্চম, মানবচৈতন্যের বৈশিষ্ট্য হল আত্ম-চৈতন্য, শুখু বাহ্যিক জগংই নয়, আন্তর জগংকেও তা প্রতিফলিত করে, এবং আত্ম-চৈতন্যকে করে তোলে আরও একটি অবধারণার বস্তু।

ষষ্ঠ, চৈতন্য স্থিকশীল, পারিপাশ্বিক জগংকে তা সাক্রিরভাবে প্রভাবিত করে। মান্বের চৈতন্যের কাজ হল সমাজজীবনের শ্বধ্ব প্রকৃত অবস্থাই নয়, সম্ভাব্য অবস্থাকেও মান্বের শ্বার্থে পরিবতিতি করার সবচেয়ে কার্যকর উপায় বার করার উদ্দেশ্যে, ব্যক্তিমান্ব ও সমাজ উভয়েরই চাহিদা প্রণ করার উদ্দেশ্যে প্রথিবী সম্বন্ধে জ্ঞান লাভ করা। এঙ্গেলস লিখেছেন, প্রাকৃতিক অবস্থা মান্বকে পরিতৃপ্ত করতে পারে না, তার 'শ্বাভাবিক অবস্থা হল তার চৈতন্যের উপয্কুত অবস্থা, যে অবস্থা তার নিজের দ্বারা স্ভ হতে হয়'।\*

মানবচৈতন্যের সফিয়তা প্রকাশ পায় বাস্তবের ব্যবহারিক অবধারণা ও র্পাস্তবের ব্যবস্থায় তার ক্রিয়াগ্রনির মধ্যে। এগ্রনির মধ্যে সবচেয়ে গ্রুত্বপূর্ণ হল অবধারণাম্লক, গঠনম্লক ও নিয়ন্ত্রণম্লক ক্রিয়া।

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, p. 195.

প্রথমে, অবধারণাম্লক ক্রিয়া। ব্যক্তিমান্য তার চৈতন্য দিয়ে জগংকে প্রতিফলিত করে তার সম্বন্ধে নতুন তথ্য পায়। অতীতের অভিজ্ঞতা থেকে আহত তথ্যের উপরে, বিষয়টি সম্বন্ধে ব্যক্তিমান্যের আগেকার ধারণার উপরে সেই নতুন তথাটি আরোপিত হয়। এই সমস্ত ধারণা, সব সময়েই কিছ্বটা অ-যথাযথ, অসম্পূর্ণ ও অ-বিশদ। এর ফলে দেখা দেয় এক বিরোধ, যার মীমাংসার জন্য দরকার হয় তুলনা, যাচাই ও অন্যুসন্ধান। ফলে, বিষয়টি সম্বন্ধে ব্যক্তিমান্য নতুন জ্ঞান লাভ করে।

চৈতন্যের সন্ধির ভূমিকা প্রণত্মভাবে প্রকাশ পার তার গঠনমূলক ক্রিয়ায়, বাস্তবের অগ্র-প্রতিফলন ও উদ্দেশ্যপর্ন র্পান্তরে। ফলে মান্য স্থি করে নতুন নতুন র্প, যেগ্রনি প্রাকৃতিক জগতে নেই।

ভবিষ্যতের দিকে অভিমুখীনতা, চৈতনার অবধারণাম্লক, গঠনম্লক ও প্রাভাসম্লক ভূমিকা নতুন সমাজ নির্মাণে, জনগণতন্ত্র ও বৈজ্ঞানিক সমাজতন্ত্রের এক সমাজ নির্মাণে অত্যন্ত গ্রুহ্বস্থান মার্কস্বাদী-লেনিনবাদী পার্টিগর্মল সমাজজীবনের সর্বক্ষেত্রে বৈজ্ঞানিক প্রাভাস ও পরিকলপনার উপরে বিরাট গ্রুহ্ব আরোপ করে। সমাজজীবনে চৈতন্যের বিশাল সংগঠনম্লক ও র্পান্তরম্লক গ্রুহ্বের কথা মনে রেখে, তারা মার্কস্বাদ-লেনিনবাদের নীতিসম্হের ভিত্তিতে নিজেদের কর্মীদের ও শ্রমজীবী জনসাধারণকে শিক্ষিত করার কাজকে অতি জর্মির কাজ বলে মনে করে। তারা জনগণকে শিক্ষিত করতে চেন্টা করে, যাতে

জনগণ বিশ্ব ঘটনাবিকাশ ও দেশের ঘটনাবলীর গতি ও পরিপ্রেক্ষিত দেখতে, ব্রুবতে ও সঠিকভাবে ম্ল্যাবধারণ করতে সক্ষম হয়, এক নতুন জীবনের জন্য লড়াই করতে ও সচেতনভাবে তা গড়ে তুলতে সক্ষম হয়।

চৈতনার নিম্নন্ত্রণম্লক ক্রিয়ার দ্বৃটি র্প আছে: প্রেষণাগত ও কার্যনির্বাহী। ভাবধারণাগ্র্লি প্রেষণার শক্তি অর্জন করার সঙ্গে সঙ্গে, ব্যক্তিমান্ম তার মতপ্রতায় অন্যায়ী সচেতন ও উদ্দেশ্যপূর্ণ ব্যবস্থা গ্রহণ করে। যেমন, জনগণের অসংখ্য বিপ্লবী-মনস্ক সন্তান তাদের দেশ ও জনগণের মৃত্তিও ও স্বাধীনতার সংগ্রামে প্রাণ বিসর্জন দিয়েছে। কার্যনির্বাহী নিম্নন্ত্রণ ব্যক্তিমান্মকে সক্ষম করে তোলে তার লক্ষ্যকে সেই লক্ষ্য অর্জনের বাস্তবসম্মত উপায়ের সঙ্গে মানিয়ে নিতে।

মানবচৈতন্যের ক্রিয়া বৈজ্ঞানিক ধারায় তার গঠনকে প্রভাবিত করা আবশ্যকীয় করে তোলে। প্থিবী স্ভা, পরিবতিতি ও র্পান্ডারিত হয় সচেতন মান্মদের দ্বারা, যারা বাস করে এক নিদির্ভিট যুগে ও এক নিদির্ভিট সামাজিক সম্পর্ক-ব্যবস্থায়। প্থিবীকে তারা কতখানি মান্রায় র্পান্ডারিত করতে পারে এবং তাদের নিজেদের অন্তিম্বের বন্তুগত অবস্থা কতখানি বদলাতে পারে, সেটা নির্ভার করে অতীত প্রজন্মগর্নালর কাছ থেকে তাদের পাওয়া সামাজিক সম্পর্ক ও তাদের নিজেদের ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপ উভয়েরই উপরে, তাদের নিজেদের ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপ উভয়েরই উপরে, তাদের নিজেদের করে চৈতন্যের বিকাশের স্তরের উপরে। সেই জন্যই,

সামাজিক সম্পর্ক পরিবর্তনের সংগ্রামে মার্কস্বাদীলোননবাদী পার্টি গর্মাল জনগণের মধ্যে এক
বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্ছিউভিঙ্গি গঠনের প্রতি, বৈপ্লবিক
শিক্ষার সাহায্যে তাদের জনগণতন্ত্র, শান্তি ও সমাজতন্ত্রের জন্য সচেতন ও সক্রিয় যোদ্ধায় পরিণত করার
প্রতি এত মনোযোগ দেয়।

#### ৫। চৈতন্য ও ভাষার ঐক্য

অন্য যে কোনো বাস্তবের ব্যাপারের মতোই, চৈতন্যেরও আছে সন্তার নিজম্ব সব ধরন ও রূপ, যার বাইরে তা থাকতে পারে না। ভাষা হল তার সন্তার এই রকম একটি ধরন।

চৈতন্য তার আত্মপ্রকাশের সময় থেকেই ছিল ভাষার বন্ধুগত বহিরাবরণের মধ্যে। ভাষার মধ্য দিয়ে, তা বাস্তবে পরিণত হয় এবং অন্যান্য লোকের দ্বারা প্রত্যক্ষণ ও অনুধাবনের পক্ষে অধিগম্য হয়। মার্কস ও এঙ্গেলস লিখেছেন: 'মানুষ 'চৈতন্যের'ও অধিকারী। কিন্তু এমন কি গোড়া থেকেই তা 'বিশ্বন্ধ' চৈতন্য নয়। 'মন' শ্রুর থেকেই বন্ধু দিয়ে 'ভারাক্রান্ত' হওয়ার অভিশাপগ্রস্ত, যে বন্ধু এখানে আত্মপ্রকাশ করে বায়র, ধর্বনির, সংক্ষেপে, ভাষার আলোড়িত স্তরগর্মালর রূপে। ভাষা চৈতন্যেরই বয়সী, ভাষাই ছল ব্যবহারিক, বাস্তব চিতন্য, যা আছে অন্যান্য মানুষের জন্যও, এবং একমাত্র তা আছে আমার জন্যও; ভাষা, চৈতন্যের মতোই,

শন্ধ্ব উভূত হয় অন্যান্য মান্বের সঙ্গে আদানপ্রদানের চাহিদা, প্রয়োজন থেকে।'\*

মান্বের কাছে তার নিজের ও অন্য লোকের চিন্তাও অধিগম্য হয়ে ওঠে একমাত্র শব্দের মধ্য দিয়ে, ভাষার মধ্য দিয়ে। ভাষা ও চৈতন্য একটি অপরটি থেকে বিচ্ছিন্ন অবস্থায় থাকতে পারে না, এবং যে সব শিশ্ব কোনো কারণে কোনো ভাষা শেখে নি, তাদের যে চৈতন্য নেই, এই ঘটনাটাই তার স্কুমণ্ট প্রমাণ।

ভাষা থাকে প্রতীকসম্হের এক অখণ্ড-সংবদ্ধ ও ঐতিহাসিকভাবে প্রতিষ্ঠিত ব্যবস্থার র্পে। সেই ব্যবস্থার একটা স্ক্রিদির্শিষ্ট গঠনকাঠামো আছে এবং বিকাশের কতকগ্রাল নির্দিষ্ট নিয়ম দিয়ে তা শাসিত হয়। এটা দেখায় যে ভাষার কিছ্ব স্বাধীনতা আছে।

কিন্তু ঠিক চৈতন্যের মতোই, ভাষা সামাজিকভাবে
শতবিদ্ধ। তা চৈতন্যের সঙ্গে ব্রুগপংভাবে রূপ পরিগ্রহ
করেছিল মান্ব্যের আদানপ্রদান ও অবধারণার এক
হাতিয়ার হিসেবে, মান্ব্যের সামাজিক ও শ্রমম্লক
ক্রিয়াকলাপের হাতিয়ার হিসেবে। চৈতন্য যেখানে
বাস্তবকে প্রতিফলিত করে, সেখানে ভাষা তাকে
আখ্যায়িত করে, এবং ভাব প্রকাশ করে। ভাষায় ও
বাচনে, মান্বের ভাব, ধারণা ও অন্বভূতিগর্নলকে
ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য এক বস্থুগত রূপ দেওয়া হয়, এবং
এইভাবে অন্যান্য লোকের আয়ত্তের মধ্যে আনা হয়।

<sup>\*</sup> Karl Marx, Frederick Engels. Collected Works, Vol. 5, pp. 43-44.

সেই জন্যই বাচন একটি শক্তিশালী হাতিয়ার যা ব্যক্তিমান্বদের সক্ষম করে অন্যদের প্রভাবিত করতে, এবং সমাজকে সক্ষম করে ব্যক্তিমান্বকে প্রভাবিত করতে।

চৈতন্যের গঠন ও বিকাশে, ভাষা অনেকগ**্**লি <u>ক্রিয়া</u> সম্পন্ন করে।

প্রথম, আখ্যাম্লক ক্রিয়া। লোকে শব্দগর্নল ব্যবহার করে পারিপার্শ্বিক বস্তু ও ব্যাপারসম্হকে, সেগ্রনির সংযোগ ও সম্পর্ককে, তাদের নিজেদের বিষয়ীগত অবস্থাকে, প্রথবীর প্রতি তাদের মনোভাব, প্রভৃতিকে আখ্যায়িত করার জন্য। শব্দ হল জগৎ সম্বন্ধে মানবজ্ঞানের এক বাহন, ভাব ও বস্থুনিচয়ের এক মধ্যগ, কেননা তা বস্তুটিকে ব্যগপংভাবে প্রতিফলিত ও আখ্যায়িত করে। চিন্তনের বিমৃত্নম্লক ক্রিয়াকে তা বিধৃত করে।

শব্দ একভাবে বস্তুটির প্রতিকলপ হয়, মানবটেতন্যে সোটির পরিচায়ক হয়। খোদ চিন্তনের প্রতিক্রাকেই, বাস্তব বস্তুনিচয়, সেগ্রেলর গ্রেণ-ধর্ম ও সম্পর্কের প্রতীকস্বর্প ভাবগত প্রতির্পগ্রেল নিয়ে মানসিক অনুশীলনকে তা সম্ভব করে তোলে।

দ্বিতীয়, সামান্যীকরণম্বেক ক্রিয়া। শব্দগ্রিল চৈতন্যে বাস্তবের এক সামান্যীকৃত প্রতিফলনের সম্ভাবনা তৈরি করে। লেনিন লিখেছেন, 'প্রত্যেকটি শব্দই (বাচন) সর্বজনীনতা ঘটায়।'\* দৃষ্টাস্তম্বর্প,

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 38, 1976, p. 272.

'বন্ধু' শব্দটিই নিন। তা একক-স্বতন্ত্র কিছ্বকে (যা শব্দ ও প্রত্যয়ের এক প্রণালা দিয়ে প্রকাশিত হয়) প্রকাশ করে না, বরং যা প্রত্যেক জিনিসের বৈশিষ্ট্যস্চক, বিষয়গতভাবে ও চৈতন্য-নিরপেক্ষভাবে যার অন্তিত্ব আছে তাকেই বেন্টন করে। এইভাবে, ভাষা ও বাক্শক্তি বাস্তবের এক সংক্ষেপিত ভাবগত প্রনর্পস্থাপনের সম্ভাবনা, এবং ফলত, জ্ঞানের স্থাবনান্ত প্রত্যক্ষণ, ধারণ, ব্যবহার ও হস্তান্তরের সম্ভাবনা স্টিট করে। সেই অর্থে, ভাষা হল মানবজাতির জ্ঞানের বৃহত্তম সঞ্জ্যকারী। তার ইতিহাস হল মানবজাতির জ্গৎ অবধারণার ইতিহাস।

তৃতীয়, আদানপ্রদানম্লক কিয়া। ভাষা হল বিভিন্ন ব্যক্তিমান্য, জাতি, অতীত ও ভবিষ্যং প্রজন্মগর্নলির মধ্যে ভাবের আদানপ্রদানের উপায়। ভাষার সেই কিয়াটি লিপির আবির্ভাবের সঙ্গে সঙ্গে বিশেষভাবে বেড়ে গিয়েছিল। তখন থেকে, মানবজাতির সামাজিক ও শ্রমম্লক অভিজ্ঞতা, অবধারণাগত ও নান্দনিক কিয়াকলাপ, এবং বৈষয়য়ক ও আত্মিক সংস্কৃতির ক্ষেত্রে কৃতিত্বগর্নল বিশেষ কার্যকরতার সঙ্গে সাঞ্চত ও নথিবদ্ধ হয়েছে। আমাদের কালে, প্থিবীর অবধারণা ও বৈপ্লবিক র্পান্তরসাধনের ক্ষেত্রে ভাষার আদানপ্রদানম্লক কিয়া আরও বেড়েছে, কেননা শান্তি, আন্তর্জাতিক সহজ সম্পর্ক, গণতন্ত্র, প্রগতি, সমাজতন্ত্র ও কমিউনিজমের সংগ্রামে কোটি কোটি মান্ম্য জড়িত হচ্ছে। সেটা হয়েছে জাতিগ্রনিলর মধ্যে ঘনিষ্ঠতর অর্থনৈতিক, বৈজ্ঞানিক-কৃৎকৌশলগত

ও সাংস্কৃতিক যোগস্তের দর্ন, আজকের দিনের বৈজ্ঞানিক ও প্রয়ক্তি বিপ্লবের স্বাভাবিক গতিধারার দর্ন।

ভাষা শ্ব্ধ অবধারণার একটা হাতিয়ার নয়,
প্থিবীর ব্যবহারিক র্পান্তরসাধনেরও হাতিয়ার। সেই
জন্যই, এই তিনটি ক্রিয়া ছাড়াও ও এই ক্রিয়াগ্র্লির
ভিত্তিতে, তা ভাব-প্রকাশ ও প্রভাবের ক্রিয়াগ্র্লিও
সম্পন্ন করে।

প্রাকৃতিক ও সামাজিক প্রক্রিয়া ও ঘটনাসম্হের সঙ্গে মান্য নানাভাবে যুক্ত, কেননা সেগর্বলি তার স্বার্থ ও প্রয়োজনকে প্রভাবিত করে। সেই জনাই সে এই সমস্ত প্রক্রিয়া ও ঘটনার প্রতি একটা নির্দিণ্ট ভাবাবেগগত মনোভাব গ্রহণ করে সর্বদাই সেগর্বলর ম্ল্যাবধারণ করে। ভাষায় মুদ্রিত সেই ভাবাবেগগত মনোভাবই ভাব-প্রকাশের ক্রিয়াকে মুর্ত করে।

মান্য তার বাচনে সর্বদাই কিছ্ন্টা পরিমাণে,
সচেতনভাবে অথবা অচেতনভাবে, হয় নিজেকে না হয়
অন্যান্য লোককে সম্বোধন করে। তাতে সর্বদাই থাকে
প্রস্তাব, প্রশ্ন, কর্তব্যকর্ম, অভিযোগ, অন্রেরাধ, আদেশ,
ইত্যাদি, যেগর্নলি কোনো না কোনোভাবে লোককে
ক্রিয়ার প্ররোচিত করে। এই হল প্রভাবম্লক ক্রিয়া।

ভাষার সমস্ত ক্রিয়াই চৈতন্যের সঙ্গে ঐক্যে ও আন্তঃসংযোগে প্রকাশ পায়। চৈতন্য থেকে বিচ্ছিন্ন হলে ভাষা অর্থহীন বা অস্তিত্বনীন। চৈতন্য ও ভাষা তাদের আন্তঃসংযোগে সমাজের ঐতিহাসিক বিকাশের ধারায় বিকশিত হয়। প্রসঙ্গ ৬।

সার্বিক সংযোগ ও বিকাশের মতবাদ হিসেবে ভায়ালেকটিকস

## ১। একটি বিজ্ঞান হিসেবে বস্থুবাদী ভায়ালেকটিকস

মার্ক সীয়-লেনিনীয় দর্শনে 'ডায়ালেকটিকস'
প্রত্যয়টি ব্যবহৃত হয় বাস্তবের অবধারণা ও
রুপান্তবের তত্ত্ব ও পদ্ধতি বোঝানোর জন্য।
বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকস আর দার্শনিক বস্তুবাদ
হল মার্ক সবাদ-লেনিনবাদের অথণ্ড-সংবদ্ধ
দার্শনিক মতবাদের দুটি প্রস্পরঅনুপ্রবেশকারী দিক।

দার্শনিক বস্থুবাদের উপজীব্য হল বিশ্ব দ্নিউভিঙ্গির সামান্য প্রশ্নগর্নলি, পারিপাশ্বিক জগতের চরিত্র। প্রথিবীর কী ঘটছে, তা উদ্ভূত হয়েছিল না চিরন্তনভাবে ছিল, তা অপরিবর্তনীয় না পরিবৃত্তি ও বিকশিত হয়ে চলেছে — এই প্রশেনর উত্তর দেয় বস্থুবাদী ভায়ালেকটিকস। প্রথমে একটি বিজ্ঞান হিসেবে ডায়ালেকটিকসের দিকে দুর্ভিসাত করা যাক।

ভায়ালেকটিকসের দুটি সুপরিচিত সংজ্ঞার্থ স্তায়িত করেছিলেন এঙ্গেলস। Dialectics of Nature-এ তিনি এর সংজ্ঞার্থনির পণ করেছেন সংযোগসম,হের বিজ্ঞান বলে, এবং Anti-Dühring-এ, সমস্ত গতি ও বিকাশের বিশ্বজনীন নিয়মগ্রালর বিজ্ঞান বলে। বিশ্বজনীন সংযোগের নীতিটিকে এঙ্গেলস বিবেচনা করেছিলেন গতি ও বিকাশের নীতির ঘনিষ্ঠ ঐক্যে, কেননা বস্তুগত জগতে সংযোগ বলতে বোঝায় মিথজ্মিয়া, আর মিথজ্মিয়া হল গতি ও বিকাশ। 'আমাদের অধিগম্য প্রকৃতির গোটাটাই গঠন করে একটি ব্যবস্থাতন্ত্র, পদার্থসমূহের এক আন্তঃসংযুক্ত সামগ্রিকতা, এবং পদার্থসমূহ বলতে আমরা এখানে বুঝি সমস্ত বস্তুগত অস্তিত্ব... এই পদার্থগর্বল যে আন্তঃসংযুক্ত এই ঘটনাটির মধ্যেই এটা অন্তর্ভুক্ত যে সেগ্রাল একটি অপরটির প্রতি প্রতিক্রিয়া দেখায়, আর এই পারস্পরিক প্রতিক্রিয়াই হল গতি।'\* সেই জনাই এক্ষেল্স যখন বিশ্বজনীন সংযোগের বিজ্ঞান বলে ডায়ালেকটিকসের সংজ্ঞার্থ-নির্পণ করেছিলেন, তখন তিনি এই সংযোগগর্লির দ্বারা নির্ধারিত মিথজ্ফিয়ার বিশ্বজনীন নিয়মগ্রনিকেও, গতি ও বিকাশের নিয়মগ্মলিকেও ব্রঝিয়েছেন। সেই সঙ্গে সকল গতির বিশ্বজনীন নিয়মগর্মলর বিজ্ঞান বলে ডায়ালেকটিকসের সংজ্ঞার্থ-নির্পণ করার সময়ে এঙ্গেলস বিশ্বজনীন \* Frederick Engels, Dialectics of Nature, p. 70.

সংযোগগত্বলিকেও বোঝান, কেননা মিথজ্ফিয়া বা গতি ছাড়া কোনো সংযোগ নেই, ঠিক যেমন সংযোগ বা মিথজ্ফিয়া ছাড়া কোনো গতি নেই।

এক্ষেলসের সঙ্গে সম্পর্পের্পে একমত হরে লেনিন ভায়ালেকটিকসকে বর্ণনা করেছিলেন বিকাশের সমৃদ্ধতম মতবাদ বলে।\*

মার্ক সীয় ভায়ালেকটিকস যাত্রারস্ত করে প্থিব নীর বস্তুগত ঐক্য থেকে এবং বস্তুর গতি ও বিকাশের সকল র্পের বিষয়ম্খতা থেকে। বিষয়ম্খ ও বিষয়ীম্খ ভায়ালেকটিকসের মতবাদে তার বস্তুবাদী চরিত্র সবচেয়ে বেশি প্রকট। এক্ষেলস লিখেছেন: 'ভায়ালেকটিকস, তথাকথিত বিষয়ম্খ ভায়ালেকটিকস, সারা প্রকৃতি জন্ডে বিরাজমান, এবং তথাকথিত বিষয়ীম্খ ভায়ালেকটিকস, দ্বান্দ্বিক চিন্তন, গতির প্রতিফলন মাত্র... যে গতি প্রকৃতিতে সর্বত্র নিজেকে প্রতিষ্ঠিত করে...'\*\*

ফলত, বিষয়মুখ ডায়ালেকটিকস হল এক অখণ্ড, অন্তঃসংঘৃক্ত সমগ্রের মতো খোদ বস্তুগত জগতে গতি ও বিকাশ। বিষয়ীমুখ ডায়ালেকটিকস, বা দ্বান্দ্রিক চিন্তন হল চিন্তা, ধারণা, প্রভৃতির গতি ও বিকাশ, যেগালি মানবচৈতন্যে বিষয়মুখ ডায়ালেকটিকসের প্রতিফলন ঘটায়।

বিষয়মুখ ভায়ালেকটিকসের প্রতিফলন হওয়ার ফলে,

<sup>\*</sup> দ্রুত্ব্য: V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 21, 1980, pp. 54-55.

<sup>\*\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, p. 211.

বিষয়ীমূখ ভাষালেকটিকস তার অন্তর্বস্থুর দিক দিয়ে
প্রেভিটির সঙ্গে মেলে। দুটি একই বিশ্বজনীন
নিয়মসম্হের দ্বারা শাসিত। সত্তা ও চিন্তনের এই
বিশ্বজনীন নিয়মগ্রলি হল 'নিয়মগ্রলির দুই শ্রেণী,
যেগর্নিকে আমরা একটি থেকে অপরটিকে প্থক
করতে পারি বড় জোর শ্বহ্ব চিন্তায়, বাস্তবে নয়'।\*

একটা বিজ্ঞান হিসেবে ডায়ালেকটিকসের বিষয়বস্থু হল অন্তিছের বিশ্বজনীন বিষয়মূখ নীতিগৃহলি এবং বস্তুগত জগতের বিকাশের নিয়মগৃহলি। বিষয়মূখ ডায়ালেকটিকসের অন্তর্বস্থু গঠন করে। সেই জনাই তার বুনিয়াদি নিয়ম ও মূল প্রতায়গৃহলি যুগপৎ সত্তা ও অবধারণা উভয়েরই নিয়ম ও মূল প্রতায়সমূহও বটে। 'এর নিহিতার্থ এই ষে তার নিয়মগৃহলি সিদ্ধ হতে হবে প্রকৃতিতে ও মানবেতিহাসে গতির পক্ষে যতখানি, ঠিক ততখানি চিন্তবের গতির পক্ষে।'\*\*

তার ভিত্তিতে, লেনিন এই অসাধারণ গ্রন্ত্পন্ণ সিদ্ধান্ত টানেন যে মার্কসীয় দর্শনে ডায়ালেকটিকস, যুক্তিবিদ্যা ও জ্ঞানতত্ত্বে সমাপতন ঘটেছে। এর মানে এই যে প্রকৃতি, সমাজ ও চিন্তনের (অবধারণার) বিকাশের সবচেয়ে সাধারণ নিয়মগর্দল একই। এগর্মল হল বন্তুবাদী ডায়ালেকটিকসের নিয়ম। সেই জনাই বন্তুবাদী ডায়ালেকটিকস মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শনের যুক্তি ও জ্ঞানের তত্ত্ব। লেনিন লিখেছেন,

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Anti-Dühring, p. 137.

<sup>\*\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, p. 267.

'ভায়ালেকটিকসই হল... মার্কসবাদের জ্ঞানের তত্ত্ব।'\*
বিকাশের এক সাধারণ তত্ত্ব হিসেবে বন্তুবাদী
ভায়ালেকটিকস বিশ্ব দ্ভিভিঙ্গির বিচারে অসাধারণ
গ্রুত্বপূর্ণ। এটা ছাড়া, প্থিবীর এক আধ্নিক,
অখণ্ড ও বৈজ্ঞানিক চিত্র কখনোই উপস্থিত করা যায়
না। সেই সঙ্গে, তা হল প্থিবীর বৈজ্ঞানিক অবধারণা
ও বৈপ্রবিক র্পান্ডরের এক অপ্রিহার্য হাতিয়ার। সেই
জন্যই লেনিন ভায়ালেকটিকসকে মার্কসবাদের 'অন্তরাত্মা'
বলে অভিহিত করেছিলেন।

বস্থুবাদী ভায়ালেকটিকসকে সামগ্রিকভাবে মার্কসবাদ-লেনিনবাদের এবং বিশেষভাবে মার্কসীয়-লেনিনীয় দশনের 'অন্তরাত্মা' বলে গণ্য করার কারণগর্মল কী?

প্রথম, বন্ধুবাদী ডায়ালেকটিকস সারমর্ম ও অন্তর্বস্থুতে বৈপ্লবিক। সব কিছুকে তা দেখে গতি, পরিবর্তন ও বিকাশের মধ্যে। এইভাবে, তা পৃথিবীতে সমস্ত ব্যাপারের, বিশেষত সামাজিক সম্পর্কের সমস্ত রুপের ঐতিহাসিকভাবে অচিরস্থায়ী চরিত্র উন্ঘাটন করে। মার্কস লিখেছেন, ব্স্থুবাদী ডায়ালেকটিকস ব্রুজোয়াতন্তের কাছে ও তার মতান্ধ অধ্যাপকদের কাছে একটা কেলেঙ্কারি ও ঘৃণ্য বস্তু, কারণ তা বিদ্যমান অবস্থা সম্বন্ধে তার অনুধাবন ও ইন্তবাচক স্বীকৃতির মধ্যে একই সঙ্গে অন্তর্ভুক্ত করে সেই অবস্থার নিরাকরণের, তার অবশাস্তাবী ভাঙনের

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 38, p. 360.

স্বীকৃতি, ... তা তার উপরে কিছ্রই চাপিয়ে দিতে দেয় না, এবং তার সারমর্মে তা সমালোচনাত্মক ও বৈপ্লবিক।\*\*

দ্বিতীয়, বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকস সমাজপ্রগতির সামগ্রিক গতিমুখ এবং পুর্জিবাদ (কিংবা এমন কি বিকাশের প্রাক-পর্জবাদী র্পগর্লি) থেকে সমাজতত্ত ও কমিউনিজমে উত্তরণের যুক্তি শুধু ব্যাখ্যাই করে না। প্রলেতারিয়েতের ঐতিহাসিক কর্মরত, তার প্রগতিশীল আদর্শগর্লি, এবং সমাজতান্ত্রিক বিপ্লবের মধ্য দিয়ে শোষণম্লক ব্যবস্থা বিল্পু করার জন্য তার অজের প্রয়াসের যাথার্থ্য প্রতিপাদন করে। বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকস অরধারণার সাধারণ নিয়মগ্রলি ও শ্রমিক শ্রেণীর বৈপ্লবিক ক্রিয়াকলাপ প্রকাশ করে বলেই, তা তাদের মার্কসবাদী-লেনিনবাদী পার্টিগর্লের রণনীতি ও রণকোশলের এক তত্ত্বগত ভিত্তি যোগায়। লেনিন লিখেছেন, 'প্রলেতারীয় রণকোশলের বুনিয়াদি কর্তব্যকর্ম মার্কস-কর্তৃক সংজ্ঞায়িত হয়েছিল তাঁর বস্তবাদী-দ্বান্দ্বিক Weltanschauung-এর সমস্ত মৌলিক নীতিগ<sub>র</sub>লির সঙ্গে কঠোর সামঞ্জস্য রেখে।'\*\*

তৃতীয়, প্রকৃতি, সমাজ ও চিন্তার, মানবজাতির সমগ্র বন্ধুগত ও আত্মিক জীবনের বিকাশের বিশ্বজনীন নিয়মগর্নল ব্যাখ্যা করে, বন্ধুবাদী ডায়ালেকটিকস শ্রমিক শ্রেণী ও অন্য সমস্ত শ্রমজীবী জনগণের সামাজিক-রাজনৈতিক আদর্শ, লক্ষ্য ও স্বার্থকে বৈজ্ঞানিক ধারায়

<sup>\*</sup> Karl Marx, Capital, Vol. I, p. 29.

<sup>\*\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 21, p. 75.

স্ত্রায়িত করা সম্ভব করে তোলে। জনসাধারণের স্থিদীল কর্মশিক্তির তা এক অগাধ উৎস, তাদের বৈপ্লবিক-র পান্তরসাধক ক্রিয়াকলাপের পরিসর, গতিহার ও অভিমুখীনতাকে তা প্রতাক্ষভাবে প্রভাবিত করে। চতুর্থ, প্রাকৃতিক ও সামাজিক ব্যাপারসমূহের অবধারণায়, সমাজের বৈপ্লবিক র পান্তরের জন্য সংগ্রামের নির্মগ্রলি, এবং সামাজিক ন্যায়বিচারপূর্ণ এক সমাজ নির্মাণের নিয়মগর্লির অবধারণায় বস্তুবাদী ডায়ালেক-টিকস এক জর,রি বিশ্ব-দ্বিভিজিগত ও পদ্ধতিতত্ত্বত ভূমিকা পালন করে। বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকসের গুরুত্ব এবং মার্কস্বাদের মূল প্রতিজ্ঞাগর্লি স্তায়ণে তার ভূমিকা বর্ণনা করতে গিয়ে লেনিন লিখেছেন: 'একেবারে বনিয়াদ থেকে শ্রুর করে সমস্ত অর্থশাস্তকে নতুন করে আকৃতি দেওয়ার ক্ষেত্রে বস্তুবাদী ডায়ালেক-টিকসের প্রয়োগ, ইতিহাস, প্রাকৃতিক বিজ্ঞান, দর্শনে এবং শ্রমিক শ্রেণীর কর্মনীতি ও রণকোশলে তার প্রয়োগ — এটাই মার্কস ও এঙ্গেলসকে সবচেয়ে বেশি আগ্রহী করেছিল, এখানেই তাঁরা যা সবচেয়ে আর্বাশ্যক ও নতুন তাই দান করেছিলেন, এবং সেটাই ছিল বৈপ্লবিক চিন্তার ইতিহাসে তাঁদের পরম পাণ্ডিতাপূর্ণ অগ্রগতি।'\*

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 19, 1977, p. 554.

# ২। ডায়ালেকটিকসের মূল নীতিগর্ন

বস্তুজগতের বিকাশ ও সেই জগৎকে প্রতিফলনকারী মানবচৈতন্যের বিকাশের বিশ্বজনীন সংযোগ ও বিশ্বজনীন নিরমগর্নলর বিজ্ঞান হিসেবে ডায়ালেকটিকসের সংজ্ঞার্থ-নির্পণ করে, আমরা শ্রু করি সংযোগ ও বিকাশের নীতি থেকে।

### ক) বিশ্বজনীন সংযোগের নীতি। সংযোগ ও মিথজিন্মা

ব্যাপারসম্হের বিশ্বজনীন সংযোগ হল বস্তুজগতের সাধারণতম সমান্বতিতা। তা উদ্ভূত হয় প্থিবনীর সমস্ত বস্তু, প্রক্রিয়া ও ব্যাপারের অভিন্ন বস্তুগত চরিত্র থেকে। বিশ্বজনীন বলতে এখানে এই বোঝায় য়ে, য়ে কোনো বস্তু বা ব্যাপারের আত্মপ্রকাশ, পরিবর্তন, বিকাশ ও গ্রুণতভাবে এক নতুন অবস্থায় উত্তরণ বিচ্ছিন্নতার মধ্যে অসম্ভব, এবং তা ঘটে একমাত্র অন্যান্য ব্যাপার ও বস্তুগত ব্যবস্থার সঙ্গে আন্তঃসংযোগে ও পরস্পরনির্ভর্বনশীলতায়। য়ে কোনো একটি বস্তু বা ব্যবস্থা নানা সম্পর্কের এক শাখায়িত জালবিস্তারের মধ্য দিয়ে অন্যান্য বস্তু বা ব্যবস্থার সঙ্গে মৃত্রু, এবং এগ্রুলির কোনো কোনোটিতে পরিবর্তন অন্যগ্রুলিতেও পরিবর্তন ঘটায়।

বিশ্বজনীন ধারণার প্রতায়টি সমস্ত ধরন ও র্পের

সম্পর্ক কৈ বেণ্টন করে। সেই সংযোগের অন্যতম সর্বজনীন বৈশিণ্ট্য হল মিথিন্দ্রা। মিথিন্দ্রা বলতে বোঝার সেই সমস্ত ধরন, প্রণালী ও র্পকে, যার মধ্যে বস্তু ও প্রক্রিরাসমূহ পরস্পরকে প্রভাবিত করে। বস্তুগর্বালর যথন মিথিন্দ্রা ঘটে, তখন তার ফলে সর্বদাই সেগ্বালর পারস্পরিক পরিবর্তন ও গতি ঘটে। বাস্তব বস্তুসমূহের মধ্যে অসংখ্য মিথিন্দ্রিরার জালটি সামগ্রিকভাবে হয়ে দাঁড়ায় বিকাশের সামগ্রিক বিশ্বব্যাপী প্রক্রিয়া। এঙ্গেলস জোর দিয়ে বলেছেন: 'এই পদার্থাগ্রালি যে আন্তঃসংখ্যুক্ত এই ঘটনাটার মধ্যেই এটাও অন্তর্ভুক্ত যে সেগ্রালি পরস্পরের উপরে প্রতিক্রিয়া ঘটায়, আর এই পারস্পরিক প্রতিক্রিয়াই তৈরি করে গতি।'\*

তাই, সোরজগতের অভ্যন্তরম্থ গ্রহগর্নার সঙ্গে স্বর্ধের মিথজিয়ার ফলে অবশ্যন্তাবীর্পেই দেখা দেয় স্বর্ধের চারপাশে সেগর্নার গতি। চেতন ও অচেতন প্রকৃতির মধ্যে মিথজিয়া শর্ধ্ব যে উদ্ভিদ ও প্রাণীগর্বালরই পরিবর্তন ঘটায় তাই নয়, সেগর্বালর পরিবেশকেও পরিবর্তন করে। বৈষয়িক উৎপাদন চলার সময়ে মান্বের মিথজিয়া ঘটে প্রকৃতির সঙ্গে, তারা প্রকৃতি ও নিজেদেরও পরিবর্তন ঘটায়।

বিষয়গত প্থিবীর পদার্থসমূহ ও ব্যাপারসমূহ শ্ব্ধ্ মিথজ্ফিয়াই করে না, একে অপরকে পারস্পরিকভাবে নির্ধারিত করে। বস্তু ও ব্যাপারসমূহের

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, p. 70.

এই পরস্পর-শর্তাবদ্ধতা (পরস্পরনির্ভরশীলতা) এটাই বোঝায় যে বিকাশের ধারায় সেগর্মল পরস্পরকে নির্ধারিত করে ও পরস্পরের উপরে নির্ভর করে।

প্রকৃতি, সমাজজীবন ও মানবচৈতন্যে সর্বত্র
পরহপরনির্ভরশীলতা দেখতে পাওয়া যায়।
দ্টোন্তহ্বর্প, আধ্বনিক পদার্থবিদ্যা ইলেকট্রনের ভর
ও তার গতির দ্রুতির পরহপরনির্ভরশীলতা প্রতিপন্ন
করেছে। সমাজজীবনে, বৈষ্যিক সামাজিক সম্পর্কাগ্রিল
ব্যক্তিমান্বদের মনে প্রতিফালত হয়ে তাদের ভাবাদর্শ
নির্ধারণ করে, সেটা আবার তার দিক দিয়ে এক সাক্রিয়
প্রত্যাগতিম্লক প্রভাব বিস্তার করে। মানবচৈতন্যে
সংবেদন ও প্রত্যয়গ্রলির মধ্যে এক ঘনিষ্ঠ
পরহপরনির্ভরশীলতা আছে।

বিশ্বজনীন সংযোগ ও মিথজ্ফিয়ার নীতি বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গির দিক দিয়ে বিরাট গ্রুত্বপূর্ণ, তা প্রথিবীর বস্থুগত ঐক্য সম্বন্ধে, আত্ম-গতি হিসেবে বস্তুর গতি সম্বন্ধে এক গভীরতর উপলব্ধি যোগায়।

বিশ্বজনীন সংযোগ ও মিথজ্ফিয়ার র পগ্নলিও
সীমাহীনভাবে বিচিত্র। সংযোগের র পগ্নলির চরিত্র
ও বৈচিত্র্য নির্ধারিত হয় বিষয়গত জগতের ঐক্য ও
অখণ্ডতা দিয়ে এবং তার বস্থুনিচয় ও ব্যাপারসম্হের
বৈচিত্র্য দিয়ে। বস্থুজগতের প্রতিটি পৃথক পদার্থ বা
ব্যাপারের অসংখ্য বহুনিধ দিক ও গুন্ণ-ধর্ম আছে, এবং
ফলত অন্যান্য পদার্থ ও ব্যাপারের সঙ্গে ও
সামত্রিকভাবে বাকি প্থিবীর সঙ্গেও অসংখ্য
পরস্পরসম্পর্ক আছে। সেই সঙ্গে, সেগ্নলি

রয়েছে নিয়ত গতি, পরিবর্তন ও বিকাশের অবস্থায়। বিকাশ চলাকালে পরস্পরের সঙ্গে ও বাকি প্থিবীর সঙ্গে সেগর্নলর পরস্পরসম্পর্ক পরিবর্তিত হতে থাকে, যার ফলে বাস্তবের বিশ্বজনীন সংযোগের র্পগর্নল অত্যন্ত চলমান, তথা জটিল ও বহুর্বিচিত্র।

ভায়ালেকটিকসের সমস্ত ম্ল প্রত্যর ও নিরমই বাস্তবের বিভিন্ন সংযোগ ও সম্পর্ককে কোনো না কোনোভাবে প্রকাশ করে। সেগর্বলর প্রণালীতদেরর ভিতরেই বিশ্বজনীন সংযোগের সবচেয়ে সাধারণ ও বিম্ত প্রত্যরকে মৃত্-নির্দিষ্ট করা হয়। সেই সংযোগের বহর্বিধ র্পগর্বলি বিচ্ছিন্ন হয়, বরং সেগর্বল এক অখন্ড-সংবদ্ধ প্রণালীতন্ত্র গঠন করে।

মিথা ক্রিয়ার র পেগর্বালও সমান বিচিত্র। এগর্বালর মধ্যে সবচেয়ে গ্রুর্ত্বপূর্ণ হল যান্ত্রিক, পদার্থগত, রাসায়নিক, জীববিদ্যাগত ও সামাজিক র প। এই র পগর্বালর প্রত্যেকটির মধ্যে অসংখ্য মিথা ক্রিয়া অন্তর্ভুক্ত, এবং প্রত্যেকটি অন্যান্য র পের সঙ্গে জটিল ও বহর্বিধ মিথা ক্রিয়ায় প্রবেশ করে যুগপংভাবে।

বিশ্বজনীন সংযোগ ও মিথজ্ফিরার প্রত্যরটি মান্বের অবধারণা ও ক্রিরাকলাপের পক্ষে অসাধারণ গ্রুত্বপূর্ণ। প্রকৃতপক্ষে, পৃথিবী সম্বন্ধে মান্বের অবধারণার গোটা ইতিহাসটাই হল বিশ্বজনীন সংযোগ ও মিথজ্ফিরার সীমাহীনভাবে বিচিত্র রুপগৃর্বির রহস্যভেদের ইতিহাস, সেগ্রিলর প্রায়োগিক ব্যবহারের ইতিহাস।

#### খ) বিকাশের নীতি

ভায়ালেকটিকসের দ্বিতীয় মূল নীতি হল বিকাশের নীতি। এর মানে এই যে প্থিবীকে দেখা হয় না 'তৈরি বস্থুনিচয়ের এক সমাহার হিসেবে, বরং [দেখা হয়] প্রক্রিয়াসম্হের এক সমাহার হিসেবে, যেখানে আপাতভাবে স্থিতিশীল বস্থুনিচয়... অস্তিত্বশীল হওয়া ও বিলীন হওয়ার এক ছেদহীন পরিবর্তনের মধ্য দিয়ে যায়, যেখানে, সমস্ত আপাত আপতিকতা ও সমস্ত সাময়িক প্রতীপগতি সত্ত্বেও, শেষে এক প্রগতিশীল বিকাশ নিজেকে প্রতিষ্ঠিত করে...'\*

প্থিবীতে চলমান পরিবর্তনগর্নার চরিত্র ও গতিম্থ ভিন্ন ভিন্ন। এগ্রালর কোনো কোনোটি হল পরস্পরের সঙ্গে সম্পর্কিতর্পে পদার্থসম্হের গতি, অন্যগর্নাল হল একটি বস্তুর গ্র্ণ-ধর্মা, গঠনকাঠামো ও ক্রিয়ার পরিবর্তন। কোনো কোনো পরিবর্তন বিপরীতগামী করা যায় (জল-বরফ-জল), অন্যগর্নাল বিপরীতগামী করা যায় না (ভ্র্ণ-জীবাঙ্গ)। কোনো কোনো প্রক্রিয়া বোঝায় নিম্নতর থেকে উচ্চতরতে এবং সরল থেকে জটিলে উত্তরণ, অন্যগর্নাল বোঝায় উচ্চতর থেকে নিম্নতরতে, এবং জটিল থেকে সরলে উত্তরণ। 'বিকাশ', 'প্রগতি' ও 'প্রতীপগতির' প্রত্যয়গর্নাল ব্যবহৃত হয় বিভিন্ন ধরনের পরিবর্তন বোঝানোর জন্য।

<sup>\*</sup> Karl Marx, Frederick Engels, Selected Works in three Volumes, Vol. 3, pp. 362-363.

বিকাশ হল এক ধরনের গতি, একটি বস্তু বা প্রক্রিয়ার আন্তর গঠনকাঠামোয় পরিবর্তন যার সঙ্গে জড়িত। আমরা যখন বলি যে একটা প্রণালীতন্ত্র বিকশিত হয়, তখন আমরা তার গঠনকাঠামোর এক আভ্যন্তরিক, গুণগত র্পান্তরকে বোঝাই। গঠনকাঠামোগত র্পান্তরগ্বলিকে বিপরীতগামী করা যায় না এবং সেগ্বলির এক স্কুপন্ট গতিমুখ থাকে।

এক উচ্চতর ধরনের সংগঠনের দিকে আরোহী বিকাশ প্রগতি বলে পরিচিত, এবং বিপরীত দিকে পরিবর্তনগুর্লি প্রতীপগতি বলে পরিচিত। বিকাশ হল প্রগতি ও প্রতীপগতির এক জটিল দ্বান্দ্রিক মিথজ্ফিরা। এক্লেস লিখেছেন: 'মহাবিশ্বের, তার বিবর্তনের, মানবজাতির বিকাশের, এবং মান্বের মনে এই বিবর্তনের প্রতিফলনের যথাযথ পরিচয়... একমাত্র পাওয়া যেতে পারে জীবন ও মৃত্যুর, প্রগতিশীল বা প্রতীপগতিশীল পরিবর্তনের অসংখ্য ক্রিয়া ও প্রতিক্রয়ার প্রতি তার নিয়ত অভিনিবেশ সহ ডায়ালেকটিকসের পদ্ধতিসম্বহের দ্বারা।'\*

ফলত, সামগ্রিকভাবে প্থিবীর গতিকে একটি দিকে বিকাশ বলে — হয় আরোহী (প্রগতিশীল) না হয় অবরোহী (প্রতীপর্গতিশীল) — বর্ণনা করা যায় না। শ্ব্দ্ব আলাদা এক-একটি ব্যবস্থা ও প্রক্রিয়ার ব্যাপারেই একটি নির্দিণ্ট দিকে পরিবর্তনের কথা বলা যায়। প্রগতি ও প্রতীপর্গতির মধ্যেকার পরস্পরসম্পর্ক

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Anti-Dühring, p. 33.

বস্থুজগতের এক ক্ষেত্র থেকে আরেক ক্ষেত্রে ভিন্ন ভিন্ন হয়। অজৈব প্রকৃতিতে 'নিরপেক্ষ' প্রক্রিয়াগ্র্নির প্রাধান্য থাকে (প্রগতিশীল ও প্রতীপগতিশীল উভয়প্রকার পরিবর্তনই তাতে জড়িত)। চেতন, জৈব প্রকৃতিতে প্রধান প্রবণতাটি প্রগতিশীল: প্রাণীদের আরও জটিল এক আভ্যন্তরিক সংগঠন, গঠনকাঠামো ও ক্রিয়ার দিকে। কিন্তু এখানেও, প্রগতি প্রতীপগতির উপাদানগ্রনির সঙ্গে মিলিত থাকে।

সমাজ বিকশিত হয় প্রগতির পথে, যদিও প্রগতি সোজাস্কি নয়। বিপরীতগামী হওয়া, আবার পর্ববিস্থায় ফিরে আসার বহু ঘটনা ইতিহাসে দেখা গেছে। তা হলেও, তার সাধারণ গতিমুখিট আরোহীও প্রগতিশীল। '...পর পর সমস্ত ঐতিহাসিক ব্যবস্থাই নিন্দতর থেকে উচ্চতরতে মানবসমাজের বিকাশের অন্তহীন গতিধারায় ক্ষণস্থায়ী পর্যায় মাত্র।'\* ঐতিহাসিক প্রগতির যে সর্বোচ্চ পর্যায়ের দিকে সকল জাতি এগিয়ে চলেছে, তা হল কমিউনিস্ট সমাজ।

গতি ও বিকাশ যে বিশ্বজনীন এই ঘটনাটি বিতর্কাতীত হলেও, বিশ্ব প্রক্রিয়া বোঝার দুর্টি দ্ণিউভঙ্গি আছে, বিকাশের দুর্টি ধারণা আছে: অধিবিদ্যাগত ও দ্বান্দ্বিক।

বিকাশের দ্বান্দ্বিক ধারণাটি হল সম্দ্রতম। তা জবাব দেয় বিশ্ব দ্বিউভিঙ্গির ব্রনিয়াদি প্রশন্ত্রির: গতি ও

<sup>\*</sup> Karl Marx, Frederick Engels, Selected Works in three Volumes, Vol. 3, p. 339.

বিকাশের উৎস, সেগ্বলির চরিত্র, ব্যবস্থাপ্রণালী, রুপ ও গতিমন্থ সম্বন্ধে।

অধিবিদ্যাগত ধারণা গতি ও বিকাশের উৎসকে ভুলভাবে বোঝে, বিকাশকে দেখে যা ইতিমধ্যেই আছে তার এক সরল বৃদ্ধি বা হ্রাস হিসেবে, স্থিতিশীলতার উপাদান্টিকে পরম করে তোলে, গতি ও বিকাশের পরম্পরবিরোধী চরিত্র ব্রুকতে অপারগ হয়, ইত্যাদি।

লোনন দ্বান্দ্রক ও অধিবিদ্যাগত ধারণার মধ্যেকার বৈপরীত্য দেখিয়েছেন। তিনি লিখেছেন: 'বিকাশের (বিবর্তনের) দ্বটি ম্ল... ধারণা হল: হ্রাস ও বৃদ্ধি হিসেবে, প্রনরাবৃত্তি হিসেবে বিকাশ, এবং বিপরীতের ঐক্য হিসেবে (একটি ঐক্যের পারস্পরিকভাবে বর্জনকর বিপরীতসম্হে ও সেগ্রালর পারস্পরিক প্রতিক্রিয়ায় বিভাজন) বিকাশ।

'গতি সম্বন্ধে প্রথম ধারণাটিতে, আত্ম-গতি, তার চালিকা শক্তি, তার উৎস, তার প্রেষণা, ছারাচ্ছন্ন থাকে (কিংবা এই উৎসকে করা হয় বাহ্যিক — ঈশ্বর, বিষয়ী, ইত্যাদি)। দ্বিতীয় ধারণাটিতে আসল মনোযোগ চালিত করা হয় 'আত্ম'-গতির উৎস সম্বন্ধে জ্ঞানের দিকেই। 'প্রথম ধারণাটি নিম্প্রাণ, বিবর্ণ ও শাহুক। দ্বিতীয়টি

জীবন্ত।'\*

আজকের দিনের ব্বর্জোয়া দর্শন বিকাশের যে অধিবিদ্যাগত ধারণা প্রচার করে তার একটা নিদিশ্ট শ্রেণীগত উদ্দেশ্য আছে; তার প্রয়াস হল

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 38, p. 358.

ভারালেকটিকসের বৈপ্লবিক অন্তর্বস্তুকে নিবর্ণীর্য করা, বিকাশকে এমনভাবে উপস্থিত করা যাতে সমাজপ্রগতির ধারণাটা বর্জন অথবা বিকৃত করা যায়, এটা দেখানো যে শোষণম্লেক সমাজ চিরন্তন, শ্রেণী সংগ্রামে কোনো কাজ হবে না, এবং সমাজতন্ত্র ও কমিউনিজমে মানবজাতির অবশ্যস্তাবী উত্তরণের মার্কসবাদী-লেনিনবাদী মতবাদ অপ্রমাণ করা।

বস্থুবাদী ভাষালেকটিকস সারগতভাবেই বৈপ্লবিক।
মান্বকে তা পারিপাশ্বিক জগতের সমস্ত প্রক্রিয়া ও
ব্যাপারকে গতি ও বিকাশের মধ্যে দেখতে শিক্ষা দেয়।
প্রকৃতি ও সমাজে চলমান প্রকৃত প্রক্রিয়াগর্নলির প্রগাঢ়তম
ও বিস্তৃত্তম রূপ উপস্থাপনে তা হল সেগর্নলির
বৈজ্ঞানিক অবধারণা ও বৈপ্লবিক রূপান্তরের জন্য এক
বলিষ্ঠ হাতিয়ার।

# ৩। বাস্তবের অবধারণা ও র্পান্তরের বিশ্বজনীন পদ্ধতি হিসেবে বস্থুবাদী ভায়ালেকটিকস

মার্কস বলেছেন, যে কোনো বিজ্ঞান বা জ্ঞান শুধ্ব অতীত অবধারণার ফলই নয়, নতুন নতুন সত্য আবিষ্কারের এবং বাস্তবের এক পূর্ণতর ও গভীরতর প্রতিফলন লাভের একটি হাতিয়ারও বটে। এর মানে এই যে, যে কোনো মার্নাবিক জ্ঞান, নতুন জ্ঞান অর্জনের জন্য ব্যবহৃত হলে, সেই জ্ঞান অর্জনের একটি পদ্ধতি। এই অর্থে বলা যেতে পারে যে, যে কোনো সাধারণ বা

11-849

262

বিশেষ তত্ত্ব অবধারণা ও ক্রিয়ার এক তদন্যর্প সাধারণ বা বিশেষ পদ্ধতিও বটে। এর বিপরীতটাও সমানভাবে সত্য: যে কোনো পদ্ধতির একটি তত্ত্বগত দিক আছে এবং তা তত্ত্বগত গ্রেব্রুসম্পন্ন।

বিজ্ঞান হিসেবে ভাষালেকটিকস একটি তত্ত্বও বটে।
তা হল পূথিবী ও মানবজ্ঞানের বিকাশের সবচেয়ে
সাধারণ নিয়মগর্নলির এক মততন্ত্র। সন্তরাং, তা হল
বিষয়গত পূথিবীতে ঘটমান পরিবর্তন ও বিকাশের
প্রক্রিয়াগর্নলির এক মানসিক মডেল।

গতি ও বিকাশের সমস্ত প্রক্রিয়ার ক্ষেত্রে যা অভিন্ন তার এক বৈজ্ঞানিকভাবে সামান্যীকৃত তত্ত্বগত মডেল হিসেবে, ডায়ালেকটিকস অবধারণা ও ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপের স্বচেয়ে সাধারণ, সাবিবি পদ্ধতিও বটে; তা বিভিন্ন প্রক্রিয়ার পরিবর্তন ও বিকাশের স্বচেয়ে সাধারণ প্রবণতা, অভিন্ন যুক্তি হৃদয়ঙ্গম ও উপলব্ধি করা সম্ভব করে তোলে।

সেই জন্যই, ডায়ালেকটিকস সম্বন্ধে জ্ঞান ও তা ব্যবহার করার সামর্থ্য, অবধারণায় ও ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপে সাফল্যের নিশ্চিত। মুর্ত-নির্দিষ্ট বৈজ্ঞানিক নিয়মগর্নলির সঙ্গে ডায়ালেকটিকসের বিচক্ষণতাপ্র্ণ মিলন চিন্তনের অধিবিদ্যাগত যে কোনো বহিঃপ্রকাশের বিরুদ্ধে সংগ্রামের এক নির্ভরযোগ্য হাতিয়ার। ডায়ালেকটিকস থেকে যে কোনো বিচ্যুতির ফলে তত্ত্বে ও কর্মপ্রয়োগে ভুল হতে বাধ্য।

দ্বান্দ্রিক-বস্তুবাদী পদ্ধতির সঠিক ব্যবহারের জন্য এক প্রস্ত দাবি মেনে চলা দরকার।

এই দাবিগত্বলি স্ত্রায়িত করতে গিয়ে, লেনিন বলেছিলেন, 'বিবেচনার বিষয়ম,খতা (দুটোন্ত নয়, বিপথগমন নয়, বরং স্বরূপী সত্তা)।' তিনি লিখেছেন: 'প্রথমত, একটি বস্তু সম্বন্ধে আমাদের যদি সত্যকার জ্ঞান পেতে হয়, তা হলে তার সমস্ত দিক, তার সংযোগগুলি ও 'মধ্যস্থতাগুলি' আমাদের অবশ্যই দেখতে ও পরীক্ষা করতে হবে। সেটা এমন একটা কিছ, যা আমরা সম্পূর্ণরূপে অর্জন করার আশা কখনও করতে পারি না, কিন্তু সর্বাত্মকতার নিয়মটা ভুল ও অনমনীয়তার বির্দ্ধে একটা রক্ষাকবচ। দ্বিতীয়ত, দ্বান্দ্রিক যুক্তি দাবি করে যে একটি বস্তুকে নিতে হবে বিকাশে, পরিবর্তনে ও 'আত্ম-গতিতে' (হেগেল যেমন কখনও কখনও বলেছিলেন)... তৃতীয়ত, একটি বস্তুর একটি সম্পূর্ণ 'সংজ্ঞার্থের' মধ্যে অবশ্যই থাকতে হবে মানুষের সমগ্র অভিজ্ঞতা, সত্যের মানদণ্ড হিসেবে তথা মানুষের চাহিদার সঙ্গে তার সংযোগের ব্যবহারিক সূচক হিসেবে। চতুর্থত, দ্বান্দ্বিক যুক্তি এই মত পোষণ করে যে 'সত্য সর্বদাই মূর্ত', কখনোই বিমূর্ত নয়' '\*

ফলত, প্রধান দাবিগর্নল হল:

প্রথম, সামাজিক প্রক্রিয়া ও ব্যাপারসমূহ সম্বন্ধে এক বিষয়মূখ দ্বিউভিঙ্গি, যার মানে এই যে সেগ্র্লিকে অধ্যয়ন করতে হবে সেগ্র্লি বাস্তবিকই যেমন, সেইভাবে,

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 38, p. 220; Vol. 32, 1973, p. 94.

কোনো সংযোজন, সরলীকরণ বা জটিলীকরণ ছাড়া। বৈজ্ঞানিক বিষয়মনুখতার নিহিতার্থ হল প্রক্রিয়া ও ব্যাপারটির সারমর্ম, তার প্রকৃত চরিত্র অধ্যয়ন করার আত্যন্তিক প্রয়োজনীয়তা। তত্ত্বত জ্ঞান সঠিক, যদি তা বাস্তব প্রক্রিয়া ও ব্যাপারের বিষয়গত বিকাশের এক সঠিক প্রতিফলন হয়।

বিষয়ম্খতার অর্থ হল প্রক্রিয়া ও ব্যাপারটির সারমর্মের এক সত্য ব্যাখ্যা দেওয়া, জীবনের এক বাস্তবসম্মত চিত্র উপস্থিত করা, তার বিকাশের প্রধান প্রবণতা প্রকাশ করা, এবং সেই বিকাশের পিছনকার শক্তিগর্মাল দেখানো। অত্যন্ত বিজ্ঞানসম্মত, বিষয়ম্খ ও সত্যানষ্ঠ বলে, বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকস অত্যন্ত শক্তিশালী ও প্রাণবন্ত।

বন্ধুবাদী ভায়ালেকটিকসের প্রতিজ্ঞাগ্নলি সত্য, কারণ সেগন্নি বিষয়গত বাস্তবের সঙ্গে, খোদ জীবনের সঙ্গে মেলে। লোককে সমাজবিকাশের নিয়মগন্নি সম্বন্ধে, ও সমাজকে র্পান্তরিত করার উপায় সম্বন্ধে জ্ঞান দিয়ে বস্থুবাদী ভায়ালেকটিকস জাতীয় মন্ত্রি ও সামাজিক বন্ধন-মোচনের জন্য, সমাজতন্ত্র ও কমিউনিজমের জন্য সংগ্রামের একমাত্র সত্যকার পথ নির্দেশ করে। তার যথার্থতা ও বিষয়মন্থতা চালিত হয় বিষয়ীমন্থতার যে কোনো বহিঃপ্রকাশের বিরন্ধে, এবং পক্ষভুত্তির অস্বীকৃতি হিসেবে ব্র্জোয়া 'বিষয়মন্থতার' বিরন্ধে ও স্বতঃস্ফৃত্র সমাজবিকাশের অন্কুলে য্নিক্ত হিসেবে 'বিষয়মন্থতার' সংশোধনবাদী উপলব্ধির বিরন্ধ্বেও। 'সামাজিক ব্যাপারসমূহ সম্পর্কে অভিমত অবশ্যই

প্রতিষ্ঠিত হতে হবে বাস্তবের এক অকাট্য বিষয়ম<sub>ন্</sub>থ বিশ্লেষণের উপরে ও বিকাশের বাস্তব ধারার উপরে'\*— লেনিনের এই চিন্তা এই ব্যাপারে অসাধারণ পদ্ধতিতত্ত্বগত গ্রুরত্বসম্পন্ন।

দ্বিতীয়, বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকস বাস্তবের প্রক্রিয়া ও ব্যাপারসমূহের এক সর্বাত্মক বিশ্লেষণ দাবি করে। অবধারণায় সর্বাত্মকতার প্রয়োজন উদ্ভূত হয় ডায়ালেকটিকসের প্রধান নীতি থেকে: বিশ্বজনীন সংযোগ। তা পর্বোন্মান করে পদার্থের সঙ্গে পদার্থটির বহুর্বিধ সংযোগ ও সম্পর্কের সামগ্রিকতা অধায়ন। এই সমস্ত সংযোগ ও সম্পর্কের এক সর্বাত্মক বিশ্লেষণই শুধু তার মূল ও সারগত **সংযোগ**, গুল-ধর্ম ও বৈশিষ্ট্যগুলিকে আলাদা করে দেখা সম্ভব করে তোলে। একটি পদার্থের সারমর্ম বোঝার উপায় হল একটা সর্বাত্মক পরীক্ষার ভিত্তিতে যেটা তার মূল ও সারগত সেটা প্রকাশ করা। সর্বাত্মকতা মার্কসবাদ-লেনিনবাদ হিসেবে জাহির করা যে কোনো মেকি তত্ত্বের স্বর্প উল্ঘাটন করতেও সাহায্য করে। এখানে একটি বিষয় মনে রাখা দরকার যে আজকের দিনের সংশোধনবাদ ও মতান্ধতা তাদের তত্ত্বে ও কর্মপ্রয়োগে বাস্তবের প্রক্রিয়া ও ব্যাপারসমূহের এক সর্বাত্মক পরীক্ষার প্রয়োজনীয়তাকে আর স্লেফ অস্বীকার করে না। সেগ্রালর দ্ভিউভঙ্গি সীমিত এই কারণে নয় যে সেগর্লি বিষয়মূখতা ও সর্বাত্মকতাকে

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 2, 1977, p. 53.

অস্বীকার করে, বরং এই কারণে যে সেগর্ল বিষয়মুখতা ও সর্বাত্মকতাকে একটা দ্বান্দ্বিকতাবিরোধী त्भ (मय । वत्रः ह, आकरकत मित्नत भः (भाषनवामीता छ মতান্ধরা সমাজজীবন সম্বন্ধে তাঁদের 'স্বাত্মক' দ্যুল্টিভঙ্গি জাহির করে বেড়ান, তাকে প্রতিটি অনুপুরুত্থে বিশ্লেষণ করার দাবি করেন। কিন্তু সর্বাত্মকতার নীতিটিকৈ তাঁরা অত্যন্ত বেশি 'সর্বাত্মক'ভাবে ব্যাখ্যা ও ব্যবহার করেন বলে, তার অন্তঃসারটাকেই তাঁরা বিকৃত করেন। পরীক্ষাধীন প্রক্রিয়া বা ব্যাপার্রটির সমস্ত অনুপুত্থ, দিক ও বৈশিষ্টাকে বেণ্টন করার চেণ্টা করে তাঁরা উপেক্ষা করেন তার অন্তঃসারকে, তার পক্ষে যেটা আত্যন্তিক গ্রুর্ত্বপূর্ণ, সেটাকেই। এরূপ 'সর্বাত্মকতার' ফলে শেষ পর্যন্ত দেখা দেয় অজ্ঞাবাদ এবং বিবেচনাধীন প্রক্রিয়া বা ব্যাপারটির উৎস নির্দিষ্ট করার অক্ষমতা, তার র্পগর্লি ও প্রধান প্রবণতা প্রকাশ করার অক্ষমতা। কার্যক্ষেত্রে, বৈপ্লবিক প্রক্রিয়ার সাধারণ সমান্ত্রতিতা-গ্রুলি, শ্রেণী সংগ্রামের নিয়মগ্রুলি, সমাজতান্ত্রিক নির্মাণকর্মের জন্য প্রলেতারীয় একনায়কতন্ত্রের প্রয়োজনীয়তা, ইত্যাদি উপেক্ষা করা হয়।

তৃতীয়, বিকাশের আন্তর উৎসগ্নলি নির্ধারণ করেই, যে বিরোধগ্নলি তাকে সংঘটিত করেছে সেগ্নলি উদ্ঘাটন করেই একটি প্রক্রিয়া বা ব্যাপারের সারমর্মে গিয়ে পেণছনো যায়। বিকাশের মধ্যে প্রক্রিয়াসমূহ ও ব্যাপারসম্হের প্রনর্হপাদন চিন্তনে সেগ্নলির যথোপযুক্ত প্রতিফলনের, সেগ্নলির অবধারণার এক অপরিহার্য শর্তা। মার্ক সবাদী-লেনিনবাদী পার্টি গর্বলর বৈপ্লবিক কাজকর্মের ক্ষেত্রে সমাজবিকাশের আভ্যন্তরিক উৎসগর্বল আবিক্কার অসাধারণ গ্রুর্পূর্ণ, তা সমাজবিকাশের প্রধান প্রধান প্রবণতা ও সম্ভাব্য র্পগর্বল নির্ধারণ করা সম্ভব করে তোলে, এবং তাই সমাজের প্রগতিশীল শক্তিগর্বলর ও শ্রমজীবী জনসাধারণের বৈপ্লবিক-র্পান্তরসাধক ক্রিয়াকলাপ প্রনির্বন্যস্ত করাও সম্ভব করে তোলে।

চতুর্থ, সামাজিক প্রক্রিয়াসমূহ ও ব্যাপারসমূহ বিশ্লেষণ করার সময়ে এক স্ক্রিনার্দণ্ট ঐতিহাসিক দ্ণিউভঙ্গি গ্রহণ করা উচিত। 'মার্কসবাদের সমগ্র মর্মভাব, তার সমগ্র মততন্ত্র দাবি করে যে প্রতিটি প্রতিজ্ঞা বিবেচনা করতে হবে (α) শ্ব্রু ঐতিহাসিকভাবে, (β) শ্ব্রু অন্যগ্র্নালর সঙ্গে সংযুক্তভাবে, (γ) শ্ব্রু ইতিহাসের মূর্ত-নির্দিশ্ট অভিজ্ঞতার সঙ্গে সংযুক্তভাবে।'\*

মৃত-িনিদিপ্ট ঐতিহাসিক দ্ণিটভঙ্গির মধ্যে অন্তর্ভুক্ত হল প্রক্রিরাটি যে জায়গায় ও যে সময়ে ঘটছে তা গণ্য করার প্রয়োজনীয়তা, 'অন্তর্নিহিত ঐতিহাসিক সংযোগ না-ভোলার, নিদিপ্ট ব্যাপারটি ইতিহাসে কীভাবে দেখা দিয়েছিল ও তার বিকাশে প্রধান প্রর কী ছিল সেই দ্ণিটকোণ থেকে, এবং তার বিকাশের দ্ণিটকোণ থেকে পরীক্ষা করার, আজ তা

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 35, 1976, p. 250.

কী হয়েছে সেটা পরীক্ষা করার'\* প্রয়োজনীয়তা।

এক মুর্ত-নির্দিন্ট ও ঐতিহাসিক দ্বিউভিঙ্গির দাবি
তত্ত্বগত প্রতিজ্ঞাগ্রনিকে ব্যবহার করার স্থানগত ও
কালগত গণিডগর্নিল দেখাতে সাহায্য করে। তত্ত্ব হল
বাস্তব প্রক্রিয়াসমূহ ও ব্যাপারসম্বহের এক সামান্যীকৃত
মানসিক প্রতিফলন। দৈনন্দিন জীবন ও সামাজিক
কর্মপ্রয়োগ নতুন নতুন প্রশ্ন তোলে, বেগর্নলির বৈজ্ঞানিক
ব্যাখ্যা দরকার হয়। লেনিন যেমন বলেছেন,
পরিবর্তনশীল অবস্থাকে উপেক্ষা করা, সেকেলে
প্রতিজ্ঞাগ্রনিকে আঁকড়ে থাকা এবং স্ম্নির্দিণ্ট
ঐতিহাসিক অবস্থা গণ্য না করে সেগর্নাল ব্যবহার করার
অর্থ হল 'শিক্ষাকে আক্ষরিকভাবে মেনে চলা, কিন্তু তার
মর্মভাবের প্রতি সনিষ্ঠ না হওয়া'।\*\*

মুত-নিদিশ্ট ঐতিহাসিক দ্ণিউভঙ্গি অবধারণা আর বৈপ্লবিক কর্মপ্রয়োগের পক্ষে অসাধারণ গর্র্ত্বপূর্ণ, কারণ মুত-নিদিশ্ট ব্যাপারসম্বের ক্ষেত্রে বিশ্লেষণ না করে, সেগর্লির সর্নিদিশ্ট বৈশিশ্টাগর্লি যথাযথভাবে গণ্য না করে সাধারণ সিদ্ধান্তগর্লির যান্তিক প্রয়োগ রোধ করতে তা সাহায্য করে, এবং পরীক্ষাধীন ব্যাপার্যির সর্নিদিশ্ট চরিত্রের অজ্বহাতে সাধারণ নিয়ম ও নীতিগর্লি উপেক্ষা করার প্রবণতাকে রোধ করতেও সাহায্য করে।

পশুম, ব্যবহারিক দাবিগর্বল। অবধারণার একটি

<sup>\*</sup> ঐ, খন্ড ২৯, প্ঃ ৪৭০।

<sup>\*\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 6, 1977, p. 456.

শর্ত হিসেবে, এই দাবিগ্রালর কাম্য হল জনসাধারণের বৈপ্লবিক-রূপান্তরসাধক, গঠনমূলক কাজকর্ম অধ্যয়ন, এক বিষয়মুখ ও বৈজ্ঞানিক দ্ভিটভঙ্গি। এরূপ দ্ভিটভঙ্গি পারিপাশ্বিক জগৎ ও সমাজবিকাশের নিয়মগুলি সম্বন্ধে জ্ঞান লাভের জন্য এক অপরিহার্য শর্ত। সামাজিক কর্মপ্রয়োগের প্রয়োজনগর্বল যথাযথভাবে গণ্য না করে, একটি নির্দিষ্ট যুগে অবধারণার লক্ষ্য ও গতিমুখ নির্ধারণ করা অসম্ভব। কর্মপ্রয়োগ ছাড়া, সতাকে কখনোই অধ্যাস থেকে আলাদা করে বোঝা যায় না। জীবনের গভীর অর্থনৈতিক, রাজনৈতিক ও আত্মিক প্রক্রিয়াগ, লির সারমর্ম নির্ণয় করার, উদ্ভূত অস্ক্রবিধা ও বিরোধগর্কাল যথাসময়ে আবিৎকার ও অতিক্রম করার, জরুরি সমস্যাগ্রলি স্ত্রবদ্ধ করা ও সেগ্রাল সমাধানের অন্রুক্লতম উপায় খুঁজে বার করার একমাত্র পথ হল সামাজিক কর্মপ্রয়োগের চাহিদাগ্রলি, সমাজবিকাশের কর্তব্যকর্মগর্ল যথাযথভাবে গণ্য করা।

প্থিবীর বৈপ্লবিক র্পান্তরসাধনের কাজটা হল অবধারণার ভিত্তি ও চালিকা শক্তি, কারণ প্থিবীকে বদলানোর জন্য প্রথমে তাকে বিজ্ঞানসম্মতভাবে ব্যাখ্যা করা দরকার, তার বিষয়গত নিয়মগর্লি জানা দরকার। এবং সেই সমস্ত নিয়ম অন্যায়ী কাজ করা দরকার। সামাজিক কর্মপ্রয়োগের চাহিদাগর্লিতে সাড়া দিয়েই, প্থিবীর বিকাশ ও বৈপ্লবিক র্পান্তরের সারমর্ম ও নিয়মগর্লি সম্বন্ধে শ্রমিক শ্রেণীর — ইতিহাসে সবচেয়ে বিপ্লবী শ্রেণীর — জ্ঞানের প্রয়োজনীয়তায় সাড়া দিয়েই

বৈজ্ঞানিক তত্ত্বের বিকাশ ঘটানো হয়েছিল। মার্কসবাদলোননবাদ এক বৈজ্ঞানিক দ্ভিটকোণ থেকে প্থিবীকে
ব্যাখ্যা করে, তার বিকাশের নিরমগর্নল উদ্ঘাটন করে,
এবং সমাজবিকাশের উৎস ও প্রবণতাগর্নল দেখার।
বাস্তবের এক সঠিক প্রতিফলনের মধ্য দিয়ে মার্কসবাদীলোননবাদী তত্ত্ব সমাজবিকাশের সাধারণ ধারা ও
পারপ্রেক্ষিত ছকে নেওয়া সম্ভব করে তোলে, এক সঠিক
কর্মনীতি বিশদ করা ও তাকে কার্যে প্রয়োগ করা সম্ভব
করে তোলে।

ষষ্ঠ, বৈজ্ঞানিক অবধারণা ও ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপে ঘটনামালায় প্রধান, মূল গ্রেত্বপূর্ণ গ্রন্থিটি খংজে বার করা, নানান কর্তব্যকর্মের সমগ্র সমাহারের মধ্যে প্রধান কর্তব্যক্মটি নির্দিষ্ট করে দেখানো আবশ্যক।

সমাজবিকাশের প্রত্যেকটি পর্যায়ে প্রধান গ্রন্থিটি,
প্রধান কর্তব্যকর্মটি নিধারণ করার সামর্থ্য হল সমগ্র
অবধারণাম্লক ও ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপে দক্ষতা ও
সাফল্যের আবশ্যিক শর্তা। প্রধান গ্রন্থিটিই হল নিয়ামক
শর্ত ও নিয়ামক সংযোগ, যা শেষ পর্যন্ত সমাজপ্রগতির
চরিত্র, গতিহার ও গতিম্ম নিধারণ করে।
জনসাধারণের বৈপ্লবিক ক্রিয়াকলাপের সাফল্যের পক্ষে,
শান্তি ও গণতন্ত্র, সমাজতন্ত্র ও কমিউনিজমের জন্য
সংগ্রামের পক্ষে সেই গ্রন্থিটি খ্রুজে বার করাই অত্যন্ত
গ্রর্ভপূর্ণ। লেনিন লিখেছেন যে একজন বিপ্লবী ও
সমাজতন্ত্রের অনুগামী হওয়া, কিংবা সাধারণভাবে
একজন কমিউনিস্ট হওয়াটাই যথেষ্ট নয়। প্রতিটি
বিশেষ মৃহুর্তে শিকলিটিতে বিশেষ গ্রন্থিটি খ্রুজে

পেতে অবশ্যই সক্ষম হতে হবে, গোটা শিকলটিকে ধরে রাখার জন্য এবং পরবর্তী গ্রন্থিটিতে উত্তরণের জন্য দ্টেভাবে প্রস্তুত হওয়ার উদ্দেশ্যে সর্বশক্তি দিয়ে সেই গ্রন্থিটি আঁকড়ে ধরতে হবে; ঐতিহাসিক ঘটনার শিকলে গ্রন্থিগন্নির ক্রমপর্যায়, সেগন্নির রূপ, সেগন্নি যেভাবে একটি অপরটি থেকে প্থক, তা একজন কামারের বানানো মামন্নি শিকলের মতো তত সরল নয়, ও তত অর্থহীন নয়'।\*

স্বভাবতই, প্রধান গ্রন্থিটি খ্রুজে বার করা সহজ্ব নয়। সমাজ এক জটিল ও বিকাশশীল ব্যবস্থা, তার অভ্যন্তরে কাজ করে অসংখ্য বিষয়গত ও বিষয়ীগত উপাদান; একমাত্র বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকস ও সামগ্রিকভাবে মার্কসবাদ-লেনিনবাদের নীতি ও দাবিগ্রন্থির স্টিশীল ব্যবহারের মধ্য দিয়েই প্রধান কর্তব্যকর্মগ্র্নিল বিজ্ঞানসম্মতভাবে নির্ধারণ করা যায় এবং রাজনৈতিক, অর্থনৈতিক ও সাংস্কৃতিক সমস্যাগ্রন্থিল সমাধানে প্রধান গ্রন্থিটি নির্ণায় করা যায়।

বস্থুবাদী ভায়ালেকটিকস সম্বন্ধে জ্ঞান মান্ধকে বাস্তবের বিশ্লেষণ করার এক বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি যোগায়, দৈনন্দিন জীবনের পৃথক পৃথক ঘটনা, তথ্য ও ব্যাপারের তলায় কী ঘটছে তার সারমর্ম নির্ণয় করতে সাহায্য করে, এবং সমাজবিকাশের বিষয়গত নিয়মগর্মল অনুযায়ী কাজ করতে সাহায্য করে।

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 27, 1977, p. 274.

#### প্রসঙ্গ ৭।

# वञ्चवामी आयारलकिकत्मत नियमग्रील

বস্থুবাদী ভায়ালেকটিকস হল বিশ্বজনীন সংযোগ ও বিকাশের মতবাদ, এবং তার নিয়মগর্নালর মধ্যে তা প্রণতমভাবে প্রকাশ পায়। নিয়ম হল বস্তুনিচয় ও ব্যাপারসম্হের এক বিষয়গত, বিশ্বজনীন, আবশ্যিক ও সারগত সংযোগ, যা স্থিতিশীলতা ও প্রনঃসংঘটনশী-লতায় চিহ্নিত। দর্শনের অধীত নিয়মগর্নাল বাস্তব জগতের সমস্ত বস্তু ও ব্যাপারে প্রযোজ্য হয়।

# ১। বিপরীতের ঐক্য ও সংগ্রামের নিয়ম

প্রাচীনকাল থেকে লোকে প্রকৃতি ও সমাজে পরিবর্তনগঢ়ালর কারণ নিয়ে চিন্তা করেছে, সেগঢ়ালর উৎস ও চালিকা শক্তির সন্ধান করেছে। এ বিষয়ে চিন্তকরা নানান অনুমান করেছিলেন, হয় সত্যের কাছাকাছি এসেছিলেন না হয় সত্য থেকে দ্রে সরে গিয়েছিলেন। যেমন, প্থিবীতে ঘটমান পরিবর্তনগ্নির কারণ ধর্ম আরোপ করে ঈশ্বরের উপরে, ভাববাদীরা আরোপ করেন কোনো বিশ্বজনীন ইচ্ছা ও অতিপ্রাকৃত পরম ভাবের ক্রিয়ার উপরে, আর অধিবিদ্যাবাদীরা গতি ও পরিবর্তনের উৎস সন্ধান করেন কোনো বাহ্যিক শক্তির মধ্যে, কোনো প্রারম্ভিক প্রেরণার মধ্যে, এবং তাই শেষ পর্যন্ত গিয়ে পড়েন ভাববাদে।

মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শন বিকাশের কারণ সংক্রান্ত প্রশেনর যে বিজ্ঞানসম্মত উত্তর দের, তা প্রকাশিত হর বিপরীতের ঐক্য ও সংগ্রামের নিয়মে। সেই নিয়মটিকে লেনিন বলেছিলেন বছুবাদী ভায়ালেকটিকসের অন্তঃসার, শাঁস। তা বিকাশের আন্তর কারণ প্রকাশ করে, দেখায় যে তার উৎস নিহিত রয়েছে ব্যাপার ও প্রক্রিয়াসম্হের পরস্পরবিরোধী চরিত্র, সেগন্লিতে অন্তর্নিহিত বিপরীতসমূহের মিথিজিয়া ও সংগ্রামের মধ্যে।

এই নিয়মটি বোঝার জন্য, প্রথমে বিপরীত আর বিরোধের অর্থ পরিষ্কার করে নেওয়া দরকার।

বিপরীত হল একটি বস্তু বা ব্যাপারের আন্তর দিকগর্নল, প্রবণতা বা শক্তিগর্নল, যেগর্নল পরস্পরকে প্রবান্মান করার সঙ্গে সঙ্গে একটি অপরটিকে বাতিল করে। বিপরীতসম্থের আন্তঃসংযোগ দিয়ে তৈরি হয় একটি বিরোধ।

অচেতন প্রকৃতিতে বিপরীতসম্বের একটি দ্টোভ হল চুম্বক। তার প্রধান বৈশিষ্ট্য হল বিপরীত মের্প্রান্তের মতো প্রস্পর-বর্জনকর অথচ ঘনিষ্ঠভাবে আন্তঃসংয্ ক দিকগর্বলর উপস্থিত। উত্তর মের প্রান্তকে দক্ষিণ মের প্রান্ত থেকে প্থক করার যত চেন্টাই করা হোক না কেন, তা করা যায় না। এমন কি, দুই, চার, আট বা আরও বেশি ভাগে কাটা হলেও চুম্বকটির তথনও সেই একই রকম মের প্রান্ত থাকবে।

জীবস্ত সন্তাগ্নলির অস্তিত্ব ও বিকাশও বিপরীত দিয়ে চিহ্নত। যেমন, উপচিতি আর অপচিতি\* হল বিপরীত। কিন্তু এর যে কোনো একটি লোপ পেলে, জীবসন্তা। মৃত্যু বরণ করতে বাধ্য। বংশগতি আর অভিযোজনক্ষমতার মতো গ্ল-ধর্মাগ্রিলও বিপরীত। এক দিকে, জীবসন্তা উন্তরাধিকারস্ত্রে প্রাপ্ত প্রলক্ষণগ্রনি ধরে রাখার প্রবণতা দেখায়, অন্য দিকে, পরিবর্তমান অবস্থা অনুযায়ী নতুন নতুন প্রলক্ষণ বিকশিত করার প্রবণতা দেখায়।

বৈর শ্রেণীভিত্তিক সমাজগ্মলিতে, বিপরীত শ্রেণীসমূহ থাকে: দাস-মালিক সমাজে দাস ও দাস-মালিক; সামস্ততন্তে কৃষক ও সামস্তপভু; প্র্রিজবাদে প্রলেতারীয় ও ব্বর্জোয়া।

বিরোধী দিকগর্বল অবধারণার প্রক্রিয়াকেও, চিন্তনের প্রক্রিয়াকেও চিহ্নিত করে।

<sup>\*</sup> উপচিতি হল দেহের ভিতরে সরলতর পদার্থ সম্হ থেকে জটিল পদার্থ সম্হ গঠন, আর অপচিতি হল দেহের ভিতরে এই জটিল জৈব পদার্থ গ্রিলর বিষ্কৃতি, যার মধ্য দিয়ে শক্তি মৃক্ত হয় জৈব প্রক্রিয়াসমূহে ব্যবহারের জন্য; উপচিতি ও অপচিতি হল দেহের ভিতরে পদার্থ সম্হের বিপাকীয় বিনিময়।

স্বতরাং, বাস্তবের সমস্ত ব্যাপার ও প্রক্রিয়ার বিপরীত দিক আছে। সব কিছ্নুই দ্বন্দ্ব-বিরোধে পূর্ণ।

ব্যাপার ও বন্ধুসম্বের অভ্যন্তরে বিপরীতগর্নল কীভাবে মিথািন্দ্রয়া করে? সেগর্নালর ঐক্য ও সংগ্রাম উভয়ই এই মিথািন্দ্রয়র অন্তর্ভুক্ত।

বিপরীতের ঐক্য বলতে এই বোঝার যে সেগ্র্লি একটি অপরটিকে ছাড়া থাকতে পারে না এবং পারস্পরিকভাবে নির্ভরশীল। তাদের ঐক্যের আরেকটি প্রকাশ এই যে নির্দিণ্ট অক্স্থার সেগ্র্লি সমভার হয়ে যায়। দ্বটি বিপরীত দিকের কোনোটিরই যখন প্রাধান্য থাকে না, এই রকম একটা সমভার একটি জিনিসের বিকাশে স্থিতিশীলতার একটি পর্যায় স্ক্রিত করে। সমভারের অবস্থাটা অবশ্য শ্ব্রুই আপেক্ষিক ও সাময়িক। বিকাশ ধারায় এই সমভার বিপর্যস্ত হয়, তার ফলে শেষ পর্যস্ত একটি জিনিস বিলব্প্ত হয়, আরেকটি জিনিস আত্মপ্রকাশ করে। দেখা দেয় বিপরীতের নতুন ঐক্য। দ্টাস্তম্বর্প, একটি তর্ণ প্রাণীর দেহে উপচিতির প্রাধান্য থাকে; বয়্নম্ক প্রাণীতে প্রাধান্য ঘটে অপচিতির।

ঐক্যের মধ্যে থাকার সঙ্গে সঙ্গে, বিপরীতগর্বলি পরস্পরের সঙ্গে 'সংগ্রামের' মধ্যেও থাকে, অর্থাৎ তা একে অপরকে পারস্পরিকভাবে নাকচ ও বাতিল করে। বিপরীতগর্বালর ঐক্য যেখানে আপেক্ষিক, সেখানে তাদের সংগ্রাম গতি ও বিকাশের মতোই অনাপেক্ষিক ও স্থারী। বস্তুতপক্ষে, বিরোধগর্বালর অস্তিডই একটি

বিপরীতের আরেকটি বিপরীতের প্রতি প্রতিক্রিয়া ও তার ফলে পারস্পরিক পরিবর্তনিকে বোঝায়।

যেমন, সমাজজীবনে উৎপাদন ও ভোগের মতো বিপরীত দিকগুলির পারস্পরিক ক্রিয়া-প্রতিক্রিয়ার ফলে অবশ্যম্ভাবীরূপেই এর উভর্য়টিতেই পরিবর্তন ঘটে, এবং তার পরে সামগ্রিকভাবে সমাজে পরিবর্তন ঘটে। সমাজের চাহিদা উৎপাদনকে প্রভাবিত করে এবং তার মধ্যে পরিবর্তন ঘটায়। এই চাহিদাগর্বলকে গণ্য করে উৎপাদন বিকাশ লাভ করে সেই দিকে। দৃষ্টান্তস্বরূপ, <u> উপনিবেশিক পরাধীনতার কালপরে উৎপাদন</u> অনেকাংশেই প্রভু দেশগর্বালর প্রয়োজন মেটানোর দিকে অভিমুখী ছিল, কিন্তু জাতীয় স্বাধীনতা অজিত হলে সমগ্র সামাজিক উৎপাদনকে জাতীয় বিকাশের প্রয়োজন মেটানোর দিকে আবার অভিমুখী করা দরকার হয়। আর সমাজে সমাজতান্ত্রিক রূপান্তর শ্রমজীবী জনসাধারণের চাহিদা ও প্রয়োজনের দিকে উৎপাদনকে অভিমুখী করে তোলার স্কুপণ্ট কর্তব্যকর্ম উপস্থিত করে।

জনগণের চাহিদার দিকে সমগ্র সামাজিক উৎপাদনের এই রকম প্রনরভিম্খীনতার ফলে অবশ্যম্ভাবীর্পেই প্রবনো অর্থনৈতিক গঠনকাঠামো ভেঙে পড়ে এবং নতুন নতুন অর্থনৈতিক গঠনকাঠামো আত্মপ্রকাশ করে ও শক্তিশালী হয়, সেগর্লি মুখ্যত সদ্য-স্বাধীন রাজ্বগর্নালর স্বাভাবিক মিত্র সমাজতান্ত্রিক দেশগর্নালর সঙ্গে সংযোগের দিকে অভিমুখী হয়।

জনগণের চাহিদা প্রণের চেণ্টায় উৎপাদন উন্নত

ও আরও বিকশিত হয়, এবং চাহিদাগর্বলিও পরিবর্তিত ও বিকশিত হয় তদন্যায়ী। পরিবর্তিত চাহিদাগর্বলি উৎপাদনের সামনে নতুন কর্তব্যকর্ম উপস্থিত করে, উৎপাদন আবার তাতে সাড়া দিয়ে পরিবর্তিত হয়, এবং এইভাবে চলতে থাকে অন্তহনীনভাবে। ভাষান্তরে, বিপরীতসম্হের মির্থান্দ্রিয়ার ফলে পরিবর্তন ও এক নতুন গর্ণগত অবস্থায় উত্তরণ ঘটে। এটা দেখায় য়ে দ্বন্দ্ব-বিরোধ হল বস্থু ও ব্যাপারসম্হের গতি ও বিকাশের উৎস।

তাই, বন্ধু ও ব্যাপারসম্থের বৈশিষ্ট্য চিহ্নিত হয় সেই সমস্ত বিপরীতের দ্বারা যেগর্বাল রয়েছে ঐক্যের মধ্যে। সেই সঙ্গে, সেগর্বাল শ্বধ্ব যে সহাবস্থান করে তাই নয়, সেগর্বাল রয়েছে নিয়ত বিরোধ ও পারস্পরিক সংগ্রামের দশায়। বিপরীতসম্থের সংগ্রামই হল বাস্তবের বিকাশের অন্তর্বন্ধু, উৎস।

প্থিবীতে দ্বন্ধ-বিরোধ অসংখ্য ও বহুবিধ। লোকে দৈনন্দিন জীবনে সেগ্র্লি দেখতে পায় এবং বৈজ্ঞানিক গবেষণার মধ্যে সেগ্র্লিকে পরীক্ষা করে। মার্কসীয়-লোননীয় দর্শন অধ্যয়ন করে সবচেয়ে সামান্য বিরোধগ্র্লি: আভ্যন্তারক ও বাহ্যিক, বৈরম্লক ও অ-বৈরম্লক, ব্রনিয়াদি ও অ-ব্রনিয়াদি।

আভ্যন্তরিক বিরোধগর্বলি উদ্ভূত হয় একই বস্তু বা ব্যাপারের বিপরীত দিকগর্বলর মধ্যে, আর বাহ্যিক দ্বন্দ্ব-বিরোধগর্বলি দেখা দেয় একটি নির্দিষ্ট বস্তু বা ব্যাপার ও অন্যান্য বস্তু বা ব্যাপারের মধ্যে।

যে কোনো বস্তু বা ব্যাপারের বিকাশে আভ্যন্তরিক

12-849

বিরোধগর্নল নিয়ামক গ্রুত্বসম্পন্ন, কেননা সেগর্নল তার অন্তর্বস্তুর সঙ্গে, তার সারমর্মের সঙ্গে যুক্ত, এবং তার পরিবর্তন ও বিকাশের কেন্দ্রী বিষয়। যেমন, যে কোনো বৈরম্বলক সমাজের আভ্যন্তরিক বিরোধগর্বল হল শোষক ও শোষিতের মধ্যে বিরোধ, যেগর্বল যে কোনো বৈরম্বলক সমাজের সারমর্ম ও প্রকৃতিকে প্রতিফলিত করে।

বাহ্যিক বিরোধগর্নল বস্তু ও ব্যাপারসম্হের বিকাশকে প্রভাবান্বিত করে, আভ্যন্তরিক বিরোধগর্নলর মীমাংসার উপরে প্রায়শই অনেকখানি প্রভাব বিস্তার করে। সেই জনাই, বিভিন্ন বিকাশ প্রক্রিয়া অধ্যয়নের ক্ষেত্রে সেগর্নলকে গণ্য করা উচিত।

সমাজতান্ত্রিক দেশগর্নালর অভিজ্ঞতা থেকে দেখা
যায় যে সফল সমাজতান্ত্রিক নির্মাণকর্মের সঙ্গে
আভ্যন্তরিক বিরোধগর্নালর নিরসন জড়িত, সেই
বিরোধগর্নালর মধ্যে সবচেয়ে গ্রুর্পুণ্ হল শ্রমজীবী
জনগণ আর উৎসাদিত শোষক শ্রেণীগর্নালর মধ্যেকার
বিরোধ। বাহ্যিক বিরোধও — সমাজতন্ত্র ও প্রাজবাদের
মধ্যেকার বিরোধ — সমাজতান্ত্রিক নির্মাণকর্মের
গতিধারাকে প্রভাবিত করে, কিন্তু সেগর্নালর নিরসন
বেশির ভাগই নির্ভার করে সমাজতান্ত্রিক ও প্রাজবাদী
দেশগর্নালর আভ্যন্তরিক বিকাশের উপরে।

সেই সঙ্গে, মনে রাখা দরকার যে বিরোধগন্ত্রির আভ্যন্তরিক ও বাহ্যিক বিরোধে এই বিভাজন আপেক্ষিক মাত্র, কেননা দ্বটি ব্যবস্থার মধ্যে বিরোধ যেমন এদের প্রতিটির পক্ষে বাহ্যিক, তেমনি আমাদের যুগের বুনিয়াদি বিরোধ হল সমাজতন্ত্র প্রক্রিজবাদের মধ্যেকার বিরোধ, এবং মানবজাতির বিকাশের গতিধারা নির্ভর করে তার বিবর্ধন ও নিরসনের উপরে। সমাজতন্ত্র হল সেই বিরোধের উধ্বর্গ দিক, এবং এই বিরোধের নিরসন হচ্ছে সমাজতন্ত্র ও কমিউনিজমের অনুকূলে।

ব্রনিয়াদি বিরোধ বিষয়ক প্রতিজ্ঞাটি অত্যন্ত গ্রব্রত্বপূর্ণ কারণ যে কোনো প্রক্রিয়ায় সেই বিরোধটি প্রকাশ করার অর্থ হল সেই প্রক্রিয়ার সারমের্ম প্রদর্শন করা।

সমাজজীবনে, বিরোধগর্বল বৈরম্বেক ও অ-বৈরম্বেক হতে পারে। সামঞ্জস্যহীন স্বার্থসম্পন্ন বিভিন্ন শ্রেণীতে সমাজের বিভাজনের দর্নই

12\*

বিরোধগর্নল বৈরম্লক হয়, এই বিভাজন উদ্ভূত হয় উৎপাদনের উপায়ের উপরে ব্যক্তিগত সম্পত্তি-মালিকানা থেকে। বৈরম্লক বিরোধগর্নল যে সমাজব্যবস্থার অবস্থায় উদ্ভূত হয় সেই সমাজব্যবস্থার অবস্থায় উদ্ভূত হয় সেই সমাজব্যবস্থার অবস্থায় সেগর্নল নিরসন করা যয় না। সেগর্নল নিরসন করা য়েতে পায়ে একমাত্র শ্রেণী সংগ্রাম ও সমাজবিপ্লবের মধ্য দিয়ে, য়া শ্রুরনো সমাজব্যবস্থাকে বিলন্প্ত করে এক নতুন সমাজব্যবস্থা প্রতিষ্ঠা করে। এর্প বিরোধ দাস-মালিক সমাজ, সামস্ততান্ত্রিক ও পর্বজ্বাদী সমাজের বৈশিষ্ট্যস্কুচক। তাই, পর্বজ্বাদের ব্রনিয়াদি বিরোধ বিকাশলাভ করায় পর্বজিবাদকে তা নিয়ে য়ায় তার অবশ্যম্ভাবী পতনের দিকে।

অ-বৈরম্লক বিরোধগর্নল দেখা দেয় তখন, যখন একটি সমাজে বিভিন্ন সামাজিক গোষ্ঠীর অভিন্ন মোল দ্বার্থ থাকে। দ্রুটান্তস্বর্প, পর্বজিবাদে কৃষক ও শ্রমিক শ্রেণীর মধ্যেকার বিরোধ বৈরম্লক নয়। কৃষকদের ব্যক্তিগত সম্পত্তি-মালিকানা আছে: জমি, গ্রাদি পশ্ব ও চাষের উপকরণাদি, এবং তারা সেই সম্পত্তি ধরে রাখতে ও বাড়াতে চায়। অন্য দিকে, শ্রমিকদের কোনো ব্যক্তিগত সম্পত্তি-মালিকানা নেই, তারা এই ধরনের সম্পত্তি প্ররোপ্রির বিলোপ করতেই আগ্রহী। তাই, কৃষকদের দ্বার্থ আর শ্রমিকদের দ্বার্থের মধ্যে কিছুটা বিরোধ থাকে। কিন্তু, প্রধান বিষয়ে, এই দ্বুটি সামাজিক গোষ্ঠীর দ্বার্থ মিলে যায়, কেননা উভয়েই ব্রজোয়া শ্রেণীর দ্বারা শোষিত। তার ফলেই, পর্বজিবাদের বিরব্ধে সংগ্রামে শ্রমিক শ্রেণী

কৃষকসমাজকে নিজের দিকে টেনে আনতে সক্ষম হয়। সমাজতান্ত্রিক নিমাণকর্মা চলার মধ্য দিয়ে তাদের মধ্যেকার বিরোধগন্ত্রিক চিরতরে বিদ্যুরিত হয়।

সমাজতান্ত্রিক বিকাশের বৈশিষ্ট্য হল অ-বৈরমূলক বিরোধ। সমাজতান্ত্রিক সমাজে সমস্ত শ্রেণী, সামাজিক গোষ্ঠী ও ব্যক্তিমানুষের একই বুনিয়াদি অর্থনৈতিক স্বার্থ ও রাজনৈতিক-নৈতিক নীতি থাকে। জনগণের এক বিপাল সংখ্যাগরিষ্ঠ অংশ থাকে নতুনের সপক্ষে, এবং যা কিছা সেকেলে আর অচল সেগালির সঙ্গে লডাই করে এক অভিন্ন লক্ষ্যের দিকে যেতে প্রয়াসী হয়। ফলে, সমাজতন্ত্রে দেখা দেয় বিরোধ প্রকাশ ও নিরসন করার নতুন নতুন ধরন ও রূপ। যেমন, বিরোধগর্বালর নিম্পত্তি করা হয় সমগ্র জনগণের সংগঠিত প্রচেষ্টার মধ্য দিয়ে এবং সমাজের নতুন চালিকা শক্তিগর্লর — যেমন, সামাজিক-রাজনৈতিক ও ভাবাদর্শগত ঐক্য, আইনানুগতার শক্তিব্রদ্ধি, সমাজতান্ত্রিক দেশাত্মবোধ, সমালোচনা ও আত্ম-সমালোচনা — किसात भधा फिरस। विस्ताधभा लि यथारन স্বতঃস্ফুর্তভাবে প্রকাশিত ও মীমাংসিত হত, আগেকার সেই সমস্ত গঠনর পের প্রতিত্লনায়, সমাজতল্তে সেগ্রলিকে প্রকাশ করা ও মীমাংসা করা হয় জনগণের সচেতন সক্রিয়তার মধ্য দিয়ে, সেই জনগণ তাদের মাক সবাদী-লেনিনবাদী পার্টির দ্বারা পরিচালিত হয়, আর সেই পার্টির কর্মনীতির ভিত্তি হল সামাজিক নিয়মগুলি সম্বন্ধে জ্ঞান।

স্বতরাং, বিপরীতসম্বের ঐক্য ও সংগ্রামের

নিরমটি সমস্ত গতি ও বিকাশের সারমর্ম প্রকাশ করে এবং দেখার যে আভ্যন্তরিক বিপরীতসম্হের মধ্যে মিথন্টিকরার ভিতর দিয়ে এগন্লি ঘটে। এই মিথন্টিকরাই সমস্ত প্রক্রিয়া ও ব্যাপারের গতি ও বিকাশের আভ্যন্তরিক উৎস।

একটি বস্তু বা ব্যাপারের বিশ্লেষণ করার সময়ে তার বিরোধগ্মলিকে প্রস্থান-বিন্দ্ম হিসেবে নেওয়া উচিত এবং সেটিকে গণ্য করা উচিত বিপরীত দিক, গুল-ধর্ম ও প্রবণতাগর্বলর আন্তঃসংযোগ ব্যাখ্যা করার উদ্দেশ্যে সেগর্বলর এক ঐক্য হিসেবে। প্রতিটি বস্তু ও ব্যাপারের मर्था भन्नभन्न जात देजिनाहक ना त्निजनाहक मिकिएक, নতুন বা প্রনোকে, এমন কি উভয়কে পরস্পর থেকে বিচ্ছিন্নভাবে দেখা নয়, বরং সেগ্লালর ঐক্য, সেগ্লালর প্রস্পরসম্পর্ক ও বিরোধী মিথজ্জিয়া দেখাটাই গ্রর্ত্বপূর্ণ জিনিস। বস্তু ও ব্যাপারসম্হের এর্প এক পরীক্ষাই সেগ্রলির সারমর্মে গিয়ে পেণছনোর একমাত্র পথ। সেই জন্যই, ডায়ালেকটিকসের চাহিদা অনুযায়ী, रमगर्जानत विकारण व्याभातमभर्श विरक्षयण कतरण रतन, সেগর্নলতে সহজাত বিপরীতসমূহের ঐক্য ও সংগ্রামের म् चिरकान एथरक रमगर्रानरक रमथरण ररत। 'रमगर्रानत 'আত্ম-গতিতে', সেগ্মলির স্বতঃস্ফুর্ত বিকাশে, সেগ্রলির বাস্তব জীবনে, প্রিথবীর সমস্ত প্রক্রিয়া সম্বন্ধে জ্ঞানের শর্ত হল বিপরীতসমূহের ঐক্য হিসেবে সেগর্লি সম্বন্ধে জ্ঞান। বিকাশ হল বিপরীতসমূহের 'সংগ্রাম'।'\*

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 38, p. 358.

পরীক্ষাধীন ব্যাপারগর্বলের মধ্যে বিরোধগর্বল সনাক্ত করাটা শ্বধ্ব এই ব্যাপারগর্বলের পিছনকার চালিকা শক্তি আবিষ্কার করার পক্ষেই নয়, সেগর্বলের বিকাশের নিয়ম আবিষ্কার করার পক্ষেও সহায়ক হয়। তার কারণ, যে কোনো ব্যাপারের স্বনিদিশ্টি যে সমস্ত বিরোধ তার গতির প্রধান অন্তর্বস্তু ও উৎসম্বর্প, সেগর্বল তার বিকাশের প্রধান নিয়মগর্বলের সঙ্গে ব্বুক্ত। তার মানে এই যে একটি ব্যাপারের সারমর্ম ও তার বিকাশের প্রধান নিয়মগর্বল উন্ঘাটন করার জন্য তার অন্তর্নিহিত বিরোধগর্বলি, সেগর্বলের প্রণালীতন্ত্র ও আন্তঃসংযোগ উন্ঘাটন করা দরকার, এবং নিদিশ্ট অবস্থায়, বিকাশের নিদিশ্ট স্তরে ক্রিয়াশীল ব্রনিয়াদি বিরোধগর্বলি বিশেষভাবে চিহ্নিত করা দরকার। লেনিন লিখেছেন, 'যথার্থ অথে ডায়ালেকটিকস হল বস্তুসমর্হের অন্তঃসারের মধ্যেই বিরোধগর্বলির অধ্যয়ন।'\*

বস্তু ও ব্যাপারসম্বের মধ্যে অন্তর্নিহিত বিরোধগর্নল কখনোই উপেক্ষা করা উচিত নর, বরং সেগর্নল উল্ঘাটন ও অতিক্রম করা উচিত। যেমন, পর্নজিবাদের বিরোধগর্নল সম্বন্ধে জ্ঞান শ্রমিক শ্রেণীকে ও অন্য সমস্ত শ্রমজীবী জনগণকে সক্ষম করে সেগর্নল নিরসন করার উপায় ব্রুবতে এবং সংগ্রামের রূপ ও পদ্ধতিগর্নল বেছে নিতে।

যে সমাজতান্ত্রিক সমাজ তার অ-বৈরম, লক বিরোধগর্নল কাটিয়ে উঠে বিকাশলাভ করে, সেই

<sup>\*</sup> खे, श्रः २७५-७२।

সমাজে কোনো বিরোধ দেখা দিলে সেগ্রলি উপেক্ষা করা উচিত নয়। গ্রুব্বপূর্ণ জিনিসটা হল যথাসময়ে এই সমস্ত বিরোধ সনাক্ত করা এবং সেগ্রলির জটিলতা বৃদ্ধি রোধ করা।

বিরোধ এবং সেগর্ল নিরসনের উপায় বহুবিধ বলে, কর্মপ্রয়োগে যে সমস্ত বিরোধ দেখা দেয় সেগর্লির স্নিদির্ভিতা দক্ষতার সঙ্গে সনাক্ত করা এবং নিদির্ভি অবস্থায় সেগর্লি নিরসনের অন্কুলতম উপায় খুঁজে বার করা গুরুত্বপূর্ণ।

## २। श्रीतमार्गत गुर्ग त्राखरतत नियम

পরিমাণের গর্ণে র্পান্তরের নির্মাটির বিকাশ কীভাবে ঘটে তা দেখায়, সেই প্রক্রিয়ার ব্যবস্থাপালী দেখায়। বস্তু ও প্রক্রিয়াসম্হের পরিমাণগত ও গর্ণগত দিকের মতো বিপরীতের আন্তঃসংযোগ তা প্রকাশ করে। এই নির্মাটি বোঝার জন্য, গর্ণ ও পরিমাণের অর্থ প্রথমে বিশদে ব্যাখ্যা করা দরকার।

আমরা অসংখ্য বস্তু ও ব্যাপারের দ্বারা পরিবেণ্টিত।
এগন্নি রয়েছে নিয়ত গতি ও পরিবর্তনের মধ্যে, কিন্তু
তা সত্ত্বেও সেগন্নি সন্নিদিন্টি একটা কিছন ধারণ করে
রাথে, এমন একটা কিছন যা সেগন্নির প্রত্যেকটির
পক্ষে নিজস্ব বৈশিষ্ট্যস্চক এবং একটিকে অপরটি
থেকে প্থক করে। যেমন, চেতন প্রকৃতি অচেতন
প্রকৃতি থেকে প্থক, উদ্ভিদ ও প্রাণীর বিভিন্ন প্রজাতি

আছে, এবং মান্য ও সমাজ বিভিন্ন য্,গে বিভিন্ন প্রকার। সেই সঙ্গে, সব জিনিসেরই অভিন্ন কিছু, একটা আছে এবং সব জিনিসই কোনো কোনো দিক দিয়ে অন্,র,প। চেতন প্রকৃতি ও অচেতন প্রকৃতি উভয়েই বস্থুগত। উদ্ভিদ ও প্রাণীর সমস্ত প্রজাতিরই আছে একই জৈব গ্,ণ-ধর্মণ। সমাজবিকাশ বিষয়গত নিয়ম-শাসিত, ইত্যাদি।

বন্ধুসম্বের মধ্যে প্রভেদ ও সাদ্শ্যগন্দিতে প্রকাশ
করা হয় গন্ধের প্রত্যয়ে। গন্ধ হল একটি বন্ধুর প্রকৃতি
ও সন্নিদিশ্টে লক্ষণ প্রকাশকারী আবিশ্যক
বৈশিষ্ট্যগন্দির সামগ্রিকতা। গন্ধ বন্ধুটির আপেক্ষিক
ক্রিণেলাতা ও নির্ধারকতা নির্দেশ করে। এই
নির্ধারকতা বন্ধুটির অস্তিম্বের সঙ্গে বন্ধুটির গন্ধে
কোনোর্প পরিবর্তন স্বয়ং বন্ধুটিরই একটি পরিবর্তন।
যেমন, একটি জীবাঙ্গে বিপাকের ক্ষান্তি হওয়ার অর্থ
সেটির মৃত্যু ও বিনাশ ,জীবাঙ্গটির অস্তিম্বেরই অবসান।

গ্রণগর্বল বস্তুসম্হের মধ্যে থাকে এবং বস্তুসম্হের পরিবর্তনের সঙ্গে সেগর্বল পরিবতিত হয়। একটি বস্তু সম্বন্ধে প্রগাঢ় জ্ঞান লাভ করা ও তার সারমর্ম বোঝার জন্য, অন্যান্য বস্তু থেকে সেটিকৈ পৃথক করা দরকার, সেগর্বলির মধ্যে সাদৃশ্য ও প্রভেদগর্বলি নির্ণয় করা ও সেগর্বলির গ্রণ-ধর্ম শ্রেণীবদ্ধ করা দরকার। গ্রণ নিজেকে প্রকাশ করে গ্রণ-ধর্মগ্র্বলির মধ্য দিয়ে। গ্রণ-ধর্ম হল সেটাই, যা একটি বস্তুকে অন্যান্য বস্তু থেকে পৃথকভাবে চিহ্তিত করে অথবা সেগর্বলির সঙ্গে সেটির সাদৃশ্য নির্দেশ করে। প্রতিটি বস্তুর আছে অসংখ্য গুন্ন-ধর্ম, এবং তার কোনো কোনোটির পরিবর্তন বা বিলম্প্রি হলেই সেই বস্তুটির পরিবর্তন ঘটে না। যেমন, রঙ পেট্রলের পক্ষে আর্বাশ্যক নয়, পেট্রলের রঙ বাড়তে বা কমতে পারে, কিন্তু তাতেও তা পেট্রলই থাকে। অন্য দিকে, দাহ্যতার গুন্-ধর্মটি পেট্রলের পক্ষে অপরিহার্য, এবং কোনো রাসায়নিক উপাদানের সঙ্গে তার মিথজ্ফিয়ায় সেই গুন্-ধর্মটি যদি খোয়া যায়, তা হলে তার গুন্ণ তদন্মায়ী পরিবর্তিত হয়। পেট্রল একবার তার গুন্ণ হারালে আর জন্বালানি থাকে না।

পারিপার্শ্বিক জগতের সমস্ত বস্তু ও ব্যাপারের বহু গুণ আছে, তাই পরীক্ষাধীন বস্তু বা ব্যাপারটির বর্নিয়াদি ও অ-বর্নিয়াদি গর্ণগর্লির মধ্যে প্রভেদ-নির্ণায় করা প্রয়োজন। যেমন, বিভিন্ন শ্রম ক্রিয়া সম্পন্ন করে একজন ব্যক্তিমান্ত্র্য একজন মেহনতি মান্ত্র্য হিসেবে তার গুণ-ধর্মগুর্লি প্রদর্শন করে। এই প্রেক্ষিতে, সে হতে পারে একজন অদক্ষ শ্রমিক, ফিটার, ড্রাফটসম্যান, ডাক্তার, ইঞ্জিনিয়ার, কার্যনির্বহী, ইত্যাদি। অন্যান্য সম্পর্কের ব্যাপারে সেই একই ব্যক্তি পৃথক গুণ-ধর্ম দেখায়। যেমন, তার পিতামাতার কাছে সে একটি পুত্র, তার স্ত্রীর কাছে স্বামী, তার সন্তানদের কাছে পিতা। সে যদি ভাবাদশ গত ও রাজনৈতিক পরিপকতার এক উচ্চ স্তরে পেণছে মার্কসবাদ-লেনিনবাদের নীতি-ভিত্তিক পার্টিতে যোগ দেয়, তখন रम राप्त ७८५ मभारकत रेनश्लीवक त्राखरतत कना, সমাজতন্ত্রের জন্য এক স্ফিয় সংগ্রামী।

কিন্তু যে সমস্ত গৃন্ণ-ধর্ম কোনো কোনো সম্পর্কের ক্ষেত্রে আত্মপ্রকাশ করে ও অন্যান্য সম্পর্কের ক্ষেত্রে আদৃশ্য হয়ে যায়, সেগর্নালর পাশাপাশি এমন সব গৃন্ণ-ধর্ম ও আছে যেগ্রনাল যে কোনো সময়েই উপস্থিত থাকে। এই সমস্ত গ্রণ-ধর্মের সামগ্রিকতা দিয়েই তৈরি হয় বর্নায়াদি গ্রণটি। একটি বস্তুর বর্নায়াদি গ্রণ সেই বস্তুটিরই আত্মপ্রকাশের সঙ্গে আত্মপ্রকাশ করে এবং বস্তুটির কোনো পরিবর্তন ঘটলেই শ্রধ্ব তারও পরিবর্তন ঘটে। একজন মান্বের বর্নায়াদি গ্রণ হল, দ্টান্তস্বর্প, এই ধরনের সব গ্রণ-ধর্ম, যেমন — চৈতন্য, পরিপাশ্বিক বাস্তবকে উদ্দেশ্যপর্ণভাবে পরিবর্তন করার ও বৈষয়িক ম্লা স্থিৎ, অন্যান্য মান্বেরর সঙ্গে একত্রে থাকার সম্ভাব্যতা।

গ্নণ ছাড়াও, বস্তু ও প্রক্রিয়াগ্নলির বৈশিষ্ট্য হল একটি নির্দিষ্ট পরিমাণ।

পরিমাণ হল একটি নির্ধারকতা, যা একটি নির্দিষ্ট গ্রুণের পরিমাণ, বিকাশের গতিহার ও মাত্রার বৈশিষ্টা চিহ্নিত করে। পরিমাণ সাধারণত প্রকাশ করা হয় সংখ্যার। বাস্তব সম্বন্ধে জ্ঞানের জন্য ব্যাপার ও প্রক্রিয়াসমূহের গ্রুণগত বিশ্লেষণ শর্ধ্ব নয়, এক পরিমাণগত বিশ্লেষণও দরকার হয়। বিজ্ঞান ও কর্মপ্রায়েগের বিকাশের স্তর যত উ চু, ততই বেশি করে পরিমাণগত স্কুচকগর্নলির আশ্রয় নেওয়া হয় এবং বস্তুসমূহের বিশ্লেষণ করা হয় পরিমাণগত দিক দিয়ে। বস্তুনিচয়ের পরিমাণগত ও গ্রুণগত দিকগর্নল

ঘনিষ্ঠভাবে আন্তঃসংয্বক্ত। সেগ্বলি তাদের অচ্ছেদ্য ঐক্যে যে কোনো বস্তু বা ব্যাপারের দ্বটি দিকের মতো পরস্পরকে শর্তাবদ্ধ করে। একটি বস্তু বা ব্যাপারের পরিমাণগত ও গ্র্ণগত দিকগ্বলির ঐক্যকে বলা হয় পরিমাপ। পরিমাপের প্রত্যয়টি বোঝায় যে একমাত্র আতি নিদিষ্টি একটা পরিমাণই একটি বিশেষ গ্র্ণের অন্বসঙ্গী।

গ্র্ণের পরিবর্তন না ঘটিয়ে পরিমাণ পরিবর্তিত হতে পারে শ্ব্ধ্ন নির্দিষ্ট কতকগ্নলি সীমার মধ্যে, যে সীমাগ্নলি একটি বস্থুর পরিমাপ। পরিমাণগত পরিবর্তনগ্নলি যখন এই সমস্ত সীমার গিয়ে পেণছয়, তখন পরিমাপ ব্যাহত হয় ও বস্থুর গ্র্ণ পরিবর্তিত হতে শ্রুর, করে। যেমন, স্বাভাবিক জলবায়্রগত চাপে, ০° থেকে ১০০° সেন্টিগ্রেড পর্যন্ত তাপমারা হল জলের তরল অবস্থার পরিমাপ। তাপমারা যখন শ্ন্যাঙ্কের নিচে নেমে যায়, তখন জল জমে গিয়ে বরফে পরিণত হয়, চলে যায় কঠিন ঘন অবস্থায়; এবং জল যখন ১০০° সেন্টিগ্রেডের উপরে উত্তপ্ত করা হয়, তখন তা উবে যায়, অর্থাৎ গ্যাসীয় অবস্থায় চলে যায়।

পরিমাপের দার্শনিক ধারণাটি এক অর্থে এই লোকপ্রিয় ধারণার সঙ্গে মেলে যে অমিতাচারের মধ্য দিয়ে (অর্থাৎ, পরিমাপের একটা ব্যাঘাতের মধ্য দিয়ে) সদর্থক পরিণত হয় নঞর্থাকে, এবং যা উপযোগী তা ক্ষতিকর হয়ে ওঠে। যেমন, জীবন ও স্বাস্থ্যের জন্য খাদ্যের মতো একটা আর্বাশ্যক জিনিস যদি মাত্রাতিরিক্ত

ব্যবহার করা হয়, তা হলে তার ফলে ঘটে বিপাকীয় গোলযোগ ও স্বাস্থ্যহানি।

পরিমাপ যখন বিঘ্যিত হয়, প্রবনো গ্রণটি তখন আর নতুন পরিমাপের সঙ্গে মেলে না, সেগ্রনির মধ্যে এক বিরোধ দেখা দেয়। সেই বিরোধ জটিল হয়ে উঠতে থাকে, এবং শেষ পর্যস্ত তার নিরসন হয় এক নতুন গ্রণ গঠন ও এক নতুন পরিমাপের আত্মপ্রকাশের সাহায়্যে। সেটাই পরিমাণগত পরিবর্তনসম্হের গ্রণগত পরিবর্তনে রুপান্তর বলে পরিচিত।

পরিমাণগত ও গ্র্ণগত পরিবর্তনগর্বালর মধ্যে সংযোগ এক স্বাভাবিক সমান্বতিতা। পরিমাণের গ্রেণে রুপান্তরের নির্মাটি ব্যাখ্যা করতে গিয়ে এঙ্গেলস লিখেছেন যে, 'প্রকৃতিতে ... গ্র্ণগত পরিবর্তনসমূহ ঘটতে পারে শ্র্ধ্ব বস্তু বা গতির পরিমাণগত সংকলন বা পরিমাণগত ব্যবকলনের দ্বারাই।'\*

সেই নিয়্মটি বিশ্বজনীন, বিষয়্নগত প্থিবী ও মানবজ্ঞান উভয়ক্ষেত্রেই তা কাজ করে। যেমন, জীবাঙ্গগন্দিতে প্রারম্ভিকভাবে অকিণ্ডিংকর পরিমাণগত পরিবর্তনসমূহ সণ্ডিত হতে পারে এবং তার ফলে ঘটতে পারে গন্ণগত পরিবর্তন, নতুন নতুন জাত ও প্রজাতির আত্মপ্রকাশ। নতুন নতুন জাতের কৃষিশস্য ও পশ্ব প্রজনে মান্ষ সেই ব্যাপারটিকে ব্যবহার করতে শিখেছে। যেমন, বর্ণসংকর স্কান ও নির্বাচনের ফলে

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, p. 63.

বহ<sub>ন</sub> নতুন ধরনের আপেল, লেব<sub>ন</sub>, প্রভৃতি উৎপন্ন করা সম্ভব হয়েছে।

পরিমাণের গ্রণে র্পান্তর ঘটে সমাজজীবনের সকল ক্ষেত্রেও। যেমন, সহযোগিতা, অর্থাৎ একই উৎপাদনপ্রক্রিয়ায় বহর মেহর্নাত মান্ব্রের প্রচেণ্টা একত্রীকরণ, এক
নতুন সামাজিক উৎপাদিকা শক্তি স্থিট করে, যা তার
অঙ্গ-উপাদানগর্নির একটা সরল যোগফল থেকে
সারগতভাবে প্থক। সহযোগিতার বহর্বিধ র্প আরও
উৎপাদনশীল কাজের অবস্থা স্থিট করে এবং উৎপাদনে
ও জনগণের মৌল চাহিদা প্রণের ক্ষেত্রে যে সমস্ত
সমস্যা দেখা দেয় সেগর্নিল সম্মিলিতভাবে সমাধান করার
অবস্থাও স্থিট করে।

পরিমাণের গ্র্ণে র্পান্তরের নিয়্মটি অবধারণার ক্ষেত্রেও ক্রিয়া করে। মার্ক সবাদ-লোনিনবাদের আত্মপ্রকাশ সমাজ সম্বন্ধে মান্ব্রের অবধারণার এক গ্র্ণগত নতুন পর্যায় স্ক্রিত করেছিল, কিন্তু তার আগে ক্রমে ক্রমে সঞ্চিত হয়েছিল বৈজ্ঞানিক জ্ঞান।

বাস্তবের বিভিন্ন ক্ষেত্রে ও বিভিন্ন ব্যাপারে, গন্ণগত পরিবর্তনগর্নীল ঘটে বিভিন্নভাবে এবং সেগর্নীলর থাকে নিজস্ব স্ক্রনিদি ভাতা। কিন্তু এই পরিবর্তনগর্নীল সর্বদাই নিয়ম-শাসিত এবং সেগর্নীল ঘটে পরিমাণগত পরিবর্তনসম্হের ফলে।

পরিমাণগত ও গর্ণগত পরিবর্তনের নির্ভরশীলতা পারস্পরিক। প্রকৃতিতে ও সমাজে, শর্ধ যে পরিমাণই গর্ণে রুপান্ডরিত হয় তাই নয়, এর উল্টোটাও ঘটে। সেই জন্যই এঙ্গেলস পরিমাণের গ<sup>ু</sup>ণে ও তদ্বিপরীত রুপান্তরের নিয়মের কথা বলেছেন।

গর্ণের পরিমাণে র্পান্তর বলতে বোঝায় যে, যে কোনো ব্যাপার একটি নতুন গ্র্ণ অর্জন করার সমরে নতুন পরিমাণগত বৈশিষ্ট্যও অর্জন করে। যেমন, আধর্নিক যন্ত্রপাতি ও প্রয্নিক্তিবদ্যা ব্যবহারের ফলে উচ্চতর শ্রম উৎপাদনশীলতা ঘটে, এবং কৃষি উৎপাদনের সমাজতান্ত্রিক র্পার্নলিতে উত্তরণ ছোট ছোট একক খামারের তুলনায় উচ্চতর উৎপাদনশীলতা ঘটায়।

পরিমাণগত ও গ্র্ণগত পরিবর্তনের নিথিক্রিয়া কর্মপ্রয়োগে গণ্য করা উচিত। পরিমাণগত প্রস্তুতির ভিত্তিতেই শ্বধ্ব যে কোনো বাঞ্ছিত গ্র্ণ অর্জন করা যেতে পারে, আর প্রবনো পরিমাণ থেকে পৃথক এক নতুন পরিমাণে উপনীত হওয়ার পথটা সাধারণত যায় এক নতুন গ্রণের মধ্য দিয়ে। সামনের সারির শ্রমিকরা বেশির ভাগই উচ্চতর শ্রম উৎপাদনশীলতা অর্জন করে গ্র্ণগতভাবে নতুন ফল্বপাতি ও প্রয়্ক্তি অথবা শ্রম সংগঠনের নতুন পদ্ধতি ব্যবহার করে, তাদের দক্ষতার মান বাড়িয়ে, ইত্যাদি।

পরিমাণগত পরিবর্তনগর্বাল সাধারণত ক্রমান্বিত, মস্ণ এবং প্রায়শই বড় একটা নজরে পড়ে না। পক্ষান্তরে, গর্ণগত র্পান্তরগর্বাল সর্বদাই অনেক বেশি দ্রুত, আরও দৃঢ়ে ও আবশ্যিকভাবেই লাফ ধরনের। লাফ হল একটি গর্ণগত পরিবর্তনের র্প, একটি ব্যাপার বা তার কোনো দিকের এক গ্রুণ থেকে আরেক গ্রুণে উত্তরণ। প্রবিত্তী পরিমাণগত পরিবর্তনগর্বালর

তুলনায়, লাফগর্নল অনেক কম সময় নেয়, কিন্তু সেই সময়েই বস্তু বা ব্যাপারটির গভীর রুপান্তর ঘটে যায়।

পরিমাণের গ্রণে র্পান্তরের নিয়্মটি সার্বিক হলেও, তা বিভিন্ন স্বানিদিশ্ট অবস্থায় বিভিন্নভাবে প্রকাশ পায়। লাফগ্রনি প্রকৃতিতে, স্থায়ত্বকালে ও গ্রের্ত্বে ভিন্ন ভিন্ন প্রকার। সেগ্রনি তীর হতে পারে, যখন প্রবনা গ্রণ থেকে নতুন গ্রণে উত্তরণ তৎক্ষণাংই ঘটে, এবং সেগ্রনি ক্রমান্বিত হতে পারে, যখন সেই উত্তরণের থাকে একাধিক মধ্যবর্তা পর্যায় বা উত্তরণকালীন র্প, যেগ্রনি ঘটে ধাপে ধাপে। যেমন, সামাজিক জীবনে সমাজবিপ্লবের সময়ে রাজনৈতিক ক্ষমতার পরিবর্তন সাধারণত দ্রত হয়, পক্ষান্তরে অর্থনৈতিক ও ভাবাদশগত র্পান্তরগ্রনি অলপবিস্তর ক্রমান্বিত, সেগ্রনি যায় একাধিক পর্যায়ের মধ্য দিয়ে।

ক্রমান্বিত পরিমাণগত পরিবর্তন ও ক্রমান্বিত গ্রুণগত পরিবর্তনের মধ্যে প্রভেদ নির্ণয় করা দরকার। প্রথম ক্ষেত্রে, একটি বস্তুর গ্রুণ পরিবর্তিত হয় না, তা একটা নির্দিষ্ট বিন্দর্ব পর্যস্ত একই থাকে, কেননা পরিমাণগত পরিবর্তনগর্নাল বর্নারাদি, গ্রুণগত পরিবর্তনের পথই প্রশস্ত করে শ্রুধর। দ্বিতীয় ক্ষেত্রে, বস্তুটির গ্রুণেরই এক প্রস্ত ক্রমান্বিত পরিবর্তন ঘটে, যার ফলে গঠিত হয় প্রুরনো গ্রুণটি থেকে প্থক একটি নতুন গ্রুণ।

তাই, যে কোনো বিকাশেরই থাকে দুর্টি দিক — পরিমাণগত ও গুর্ণগত পরিবর্তন — এবং সেটাই গঠন করে সেগুর্লির অবিচ্ছেদ্য ঐক্য। বিকাশ শুধুই গুর্ণগত বা পরিমাণগত পরিবর্তন হতে পারে না, তা উভয়েরই এক মিথজ্ফিয়া। সমাজজীবনে বিবর্তন একটি বিপ্লবকে প্রস্তুত ও কার্যকর করে, বিপ্লব আবার বিবর্তনকে সম্পূর্ণ করে।

পরিমাণগত ও গ্র্ণগত পরিবর্তনের মধ্যেকার পরস্পরসম্পর্কের ম্ল্যায়ন করা এবং পরিমাণের গ্র্ণে উত্তরণ সনাক্ত করা ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপের ক্ষেত্রে অত্যন্ত গ্রুর্ত্বপূর্ণ। কেননা অন্যথায় প্রবনো থেকে নতুনে যাওয়ার সঠিক পথগর্মাল খ্রুজে পাওয়া অসম্ভব।

বিভিন্ন দেশে সমাজতল্যে উত্তরণের র্পগ্রনিল
সংক্রান্ত প্রশ্নটি আমাদের কালে অতি গ্রন্থপুর্ণ। যে
কোনো দেশে সমাজতন্যে উত্তরণ ঘটতে পারে শ্র্য্
সমাজতান্যিক বিপ্লবের মধ্য দিয়েই। একটা বিশাল
গ্র্ণগত লাফ ছাড়া, বিপ্লব ছাড়া, এর্প উত্তরণ অসম্ভব।
কিন্তু প্রতিটি আলাদা আলাদা দেশে একটি সমাজতান্যিক
বিপ্লব কোন স্ক্রনিদিশ্ট পথ ধরে হবে, তা নির্ভর করে
তার সামাজিক-অর্থনৈতিক বিকাশের মানের উপরে,
প্রামক শ্রেণী ও তার মিত্রদের শক্তি ও সংগঠনের উপরে,
এক স্ক্রপরীক্ষিত বিপ্লবী অগ্রবাহিনীর অন্তিম্বের উপরে,
জনগণের আচারপ্রথা ও ঐতিহ্যের উপরে, ব্র্র্জোয়া
শ্রেণীর শক্তি ও বৈপ্লবিক র্পান্তরগ্রনিল বির্ব্বের তার
প্রতিরোধ এবং অন্য অনেক আভ্যন্তরিক ও বাহ্যিক
বিষয়ের উপরে।

সমাজতান্ত্রিক নির্মাণকর্মের বাস্তব অভিজ্ঞতা দেখায় যে বিভিন্ন দেশে সমাজতান্ত্রিক বিপ্লব সদৃশ রূপ ধারণ

590

করতে পারে না। ভবিষ্যতে, এই র পগর্বল বহর্বিচিত্র হতে বাধ্য।

উপসংহার টেনে বলা যাক যে পরিমাণের গুরণে রুপান্তরের নিয়মটি দেখায়, কীভাবে বিকাশ চলাকালে একটি গুরণগত অবস্থা থেকে আরেকটি গুরণগত অবস্থায় উত্তরণ ঘটে। ভাষান্তরে, এই নিয়মটি বিকাশে গুরুর্ত্বর্ণ মোড়গুর্নিকে চিহ্নিত করে, প্রকাশ করে নতুনের উদ্ভবের অন্যতম প্রধান একটি দিককে।

#### ৩। নিরাকরণের নিরাকরণ সংক্রান্ত নিয়ম

নিরাকরণের নিরাকরণ সংক্রান্ত নিরমটি বিকাশের ধারাবাহিক পর্যায়গর্দালর মধ্যেকার, প্রবনো ও নতুনের মধ্যেকার সংযোগকে দেখায়। বিকাশের সাধারণ প্রবণতা ও গতিম খকে তা প্রকাশ করে। এই নিরমটি বোঝার জন্য, প্রথমে বোঝা দরকার দ্বান্ত্রিক নিরাকরণের অর্থ এবং বিকাশে তার স্থান।

নিরাকরণে, পর্রনো প্রতিস্থাপিত হয় নতুনের দ্বারা, অর্থাৎ, বিকাশের একটি পর্যায় আরেকটি পর্যায়কে স্থান ছেড়ে দেয়। প্রবনো থেকে নতুনে উত্তরণের প্রক্রিয়াটি, একটি পর্যায় আরেকটি পর্যায়ের দ্বারা প্রতিস্থাপিত হওয়ার প্রক্রিয়াটি দর্শনে দ্বান্দ্রিক নিরাকরণ বলে পরিচিত।

নিরাকরণের সবচেয়ে গ্রন্থপর্ণ গ্র্ণ-ধর্ম ও স্মনিদিষ্ট বৈশিষ্ট্যগর্মিক কী?

প্রথমত, নিরাকরণ সার্বিক। প্রকৃতিতে ও সমাজে যে কোনো বিকাশেই তা সহজাত, এর প বিকাশের এক অপরিহার্য দিক। সচেতন প্রকৃতিতে, সমস্ত জৈব প্রজাতিই শতাব্দীর পর শতাব্দী ধরে নিরাকৃত হয় নতুন নতুন প্রজাতির দ্বারা, যেগত্বীল আত্মপ্রকাশ করে পুরনো প্রজাতিগুর্লির ভিত্তিতে এবং আরও বেশি প্রাণবন্ত হয়। ঐতিহাসিক বিকাশের প্রক্রিয়া হল নতুন ও উচ্চতর সমাজগুরালর দ্বারা পুরনো সমাজগুরালর প্রতিস্থাপন: আদিম-সম্প্রদায়গত সমাজের প্রতিস্থাপন দাস-মালিক সমাজের দ্বারা, দাস-মালিক সমাজের প্রতিস্থাপন সামন্ততান্ত্রিক সমাজের দ্বারা, সামন্ততান্ত্রিক সমাজের প্রতিস্থাপন প্রক্রিবাদী সমাজের দ্বারা, এবং পর্বজিবাদী সমাজের প্রতিস্থাপন সমাজতান্ত্রিক সমাজের দারা। অবধারণা বিকাশের ক্ষেত্রে, কতকগত্রলৈ বৈজ্ঞানিক প্রতিজ্ঞা অন্যান্য এমন সব প্রতিজ্ঞাকে স্থান ছেড়ে দেয়, যেগর্বলি বাস্তবের সংযোগগর্বলিকে আরও যথাযথভাবে প্রতিফলিত করে।

বিপরীতসম্হের ঐক্য ও সংগ্রামে নিরাকরণ সহজাত। একটি বিরোধের বিপরীত দিকগৃর্লির একটি ভিন্ন তাৎপর্য থাকে এবং একটি বস্তু বা ব্যাপারের বিকাশে সেগ্র্লি ভিন্ন ভিন্ন ভূমিকা পালন করে। এগ্র্নিলর মধ্যে একটি বস্তু বা ব্যাপারটিকে পরিবর্তন করার দিকে চালিত এবং ফলত, সেটি প্রগতিশীল ভূমিকা পালন করে। অন্যটি প্রকাশ করে বস্তু বা ব্যাপারটির স্থিতিশীলতা, এবং তাই রক্ষণশীল ভূমিকা পালন করে। নিরাকরণ হল সেই আভ্যন্তরিক বিরোধটির নিরসন — সেটির প্রেনো, রক্ষণশীল দিকটি পরাস্ত হয়ে নতুন, প্রগতিশীল দিকটি প্রতিষ্ঠিত হয়।

তাই, বিকাশ হল একটি প্রক্রিয়া, যার মধ্যে পর্রনো
নিরতই নিরাকৃত ও নতুনের দ্বারা প্রতিস্থাপিত হচ্ছে।
সেটা ছাড়া কোনো বিকাশই থাকে না। মার্কস
লিখেছেন: 'যে কোনো বিকাশকে, তার সারবস্তু যাই
হোক না কেন, উপস্থিত করা যেতে পারে বিকাশের এক
প্রস্ত ভিন্ন ভিন্ন পর্যায় হিসেবে, যেগর্লি এমনভাবে
সংয্বক্ত যে একটি অপরটির নিরাকরণ গঠন করে...
অন্তিদ্বের আগেকার ধরনের নিরাকরণ না করে কোনো
ক্ষেত্রেই একটি বিকাশের মধ্য দিয়ে যাওয়া যায় না।'\*

নিরাকরণের একটি গ্রুর্ত্বপূর্ণ বৈশিষ্ট্য এই যে, যে কোনো বিকাশশীল প্রক্রিয়াতেই তা সহজাত এবং কখনোই বহিঃস্থ বা বাইরে থেকে প্রবর্তিত নয়।

আরেকটি গ্র্ণের দ্বারা একটি গ্র্ণের পরিবর্তন ও প্রতিচ্ছাপনের বিভিন্ন র্প থাকে। যেমন, শস্যের দানা একটি পাখি থেয়ে ফেলতে পারে অথবা একটা মিল্-এ পেষা হতে পারে। এই ক্ষেত্রে, নিরাকরণটা হয়ে দাঁড়ায় বাহ্যিক শক্তির দ্বারা শস্যদানাটির বিনাশ, যার ফলে তার অধিকতর বিকাশে ইতি ঘটে। এখানে নিরাকরণ যান্ত্রিক। দ্বান্দ্রিক নিরাকরণের কথা বলতে গেলে, বিকাশকে স্তব্ধ করা তো দ্রের কথা, তা হল অধিকতর বিকাশেরই এক শর্ত। শস্যের সেই দানাটির কথাই ধরা

<sup>\*</sup> Karl Marx, Frederick Engels, Collected Works, Vol. 6, 1976, p. 317.

যাক। সেটি যদি যথোপয়্ক উত্তাপ ও আর্দ্রতায়্ক যোগ্য জমিতে পড়ে, তা হলে তা থেকে অঙ্কুরোদ্গম হবে। সেটির স্থলে যে উদ্ভিদটি দেখা দের তা হল শস্যের দানাটির এক নিরাকরণ। কিন্তু এই নিরাকরণ বিকাশের এক আবশ্যকীয় দিক এবং তা প্রক্রিয়াটির চরিত্রের দ্বারা নির্ধারিত।

দ্বান্দ্রিক নিরাকরণের আভ্যন্তরিক বিষয়গর্নল একটা নিরামক ভূমিকা পালন করে। কিন্তু তার প্রস্তুতি ও গতিধারার উপরে বাহ্যিক অবস্থাগর্নলিও যথেষ্ট প্রভাব বিস্তার করতে পারে। যেমন, অ-পর্যাপ্ত উত্তাপ ও আর্দ্রতা শস্যের দানাটির বিকাশকে এবং চারাগাছটির দ্বারা তার নিরাকরণকে বিলম্বিত, এমন কি রোধও করতে পারে।

ভায়ালেকটিকস নিরাকরণকে দেখে বিকাশের একটি উপাদান হিসেবে, নতুনের যুগপং প্রতিষ্ঠা সহ প্রনার দ্রীভবন হিসেবে। নতুন শর্তাবদ্ধ ও প্রস্তুত হয় প্রনার দ্রা, উদ্ভূত হয় তার অল্ফের মধ্যে এবং জাত হয় তার দ্বারা। তাই দ্বান্দ্রিক নিরাকরণ প্রনাকে শ্ব্দ্ব দ্রই করে না, নতুনকে প্রতিষ্ঠাও করে।

প্রনো নতুনের দ্বারা কখনোই সম্প্রের্পে বিনষ্ট হয় না। দ্বান্দ্রিক নিরাকরণ প্রনোর সদর্থক উপাদানগর্নিকে বজায় রাখে, এবং অতীত বিকাশের কৃতিত্বপূর্নি নতুনের দ্বারা আত্তীকৃত হয়। যা অচল-সেকেলে তার নিরাকরণ দরকার হয় যা সম্স্থ ও প্রগতিশীল তাকে ধারণ করে রাখার জন্য এবং তার অধিকতর বিকাশের অবস্থা স্থিত করার জন্য। যেমন, পর্বজিবাদী উৎপাদন-সম্পর্ক ধরংস করার সময়ে সমাজতান্ত্রিক বিপ্লব উৎপাদিকা শক্তিগর্বালকে বজায় রাখে, এবং সামাজিক অতিসোধ পরিবতিত করার সময়ে বিজ্ঞান ও সংস্কৃতিতে যা কিছু, মূল্যবান সেগ্রালকে বজায় রাখে।

নিরাকরণের প্রক্রিয়া একেবারে বিশ্বদ্ধর্পে উন্ঘাটিত হয় না। পর্রনার সমস্ত সদর্থক উপাদান যে নতুনের মধ্যে সংরক্ষিত হয়, শ্বধ্ব তাই নয়, তার কিছব কিছব নিতিবাচক জেরও শেষোক্রটিতে স্থানান্তরিত হতে পারে। যেমন, অর্থনীতিতে ও জনগণের একাংশের মনে উপনিবেশিক অতীতের জেরগর্বলি বিপ্লবের পরও কিছব্বাল টিকে থাকে। শেষ পর্যন্ত, অতীতের এই উপাদানগর্বাল ক্রমে ক্রেণ্ডুত হয়।

বিকাশের আগেকার পর্যায়গ্র্লিতে যে সমস্ত প্রগতিশীল উপাদান আত্মপ্রপাশ করেছিল সেগ্র্লিকে বজায় রাখার অর্থ হল ধারাবাহিকতা, নতুন ও প্রবনোর মধ্যে সংযোগ। অচল-সেকেলের দ্রীকরণ ছাড়া, প্রগতিশীল বিকাশ অসম্ভব, ঠিক যেমন অসম্ভব ধারাবাহিকতা ছাড়া। মানবজাতির ইতিহাস দেখায় যে তার বিকাশকালে মানবিক শ্রম ও চিন্তার কৃতিত্বগ্র্লি সংরক্ষিত ও সঞ্চিত হয়, যার ফলে বিকাশের প্রতিটি নতুন পর্যায় আগেকার পর্যায়গ্র্লির চেয়ে সম্দ্রতর ও আরও বেশি অর্থপ্রণ হয়। প্রতিটি নতুন প্রজন্মকে র্যাদ শ্রাবিছ্যা থেকে শ্রুর্ করতে হত, তা হলে সমাজপ্রগতি অসম্ভব হত।

मान्यिक निताकतरण अठल-स्मरकरलत म्तीकतण छ

প্রনার সদর্থক বৈশিষ্ট্যগর্বল ধারণ করে রাখা, উভয়ই অন্তর্ভুক্ত। সেই জন্য, যাঁরা বৈপ্লবিক র্পান্তরের প্রয়োজনীয়তা, বিশেষত সমাজতান্ত্রিক বিপ্লবের প্রয়োজনীয়তার বিরোধিতা করেন, সেই সব ব্রুর্জোয়া ভাবাদশবিদ, সংশোধনবাদী ও সংস্কারবাদী তত্ত্বগতভাবে প্রান্ত ও রাজনৈতিকভাবে প্রতিক্রিয়াশীল। নতুন উভূত হয় প্রনাের অন্তের মধ্যে, এই ঘটনাটির প্রসঙ্গোপ্রেখ করতে গিয়ে তাঁরা এই কথাটা ভূলে যাওয়াই শ্রেয় মনে করেন যে নতুন, সমাজতান্ত্রিক সমাজ কায়েম করার জন্য প্রবানা, প্রাজবাদী সমাজের নিশিচহকরণ দরকার।

ধারাবাহিকতাহীন নিরাকরণ হিসেবে বিপ্লব সম্বন্ধে নৈরাজ্যবাদী অভিমতও সমান প্রান্তিপূর্ণ ও অধিবিদ্যাগত। যে সমস্ত তাত্ত্বিক অতীত সংস্কৃতিকে প্ররোপ্রার বর্জন করতে চাইতেন, লেনিন তাঁদের তীর সমালোচনা করেছিলেন। তিনি ব্যাখ্যা করেছিলেন যে প্রলেতারীয় সংস্কৃতি যদিও ব্রক্তায়া সংস্কৃতি সমেত অতীতের সমস্ত সংস্কৃতি থেকে গ্রণগতভাবে প্রথক, এবং শেষোক্তের এক নিরাকরণ, তা হলেও তা শিকড়হীন নয়, মানবজাতির অতীত বিকাশের শ্রেষ্ঠ কৃতিত্বগর্নালকে তা আত্তীকৃত করে। মার্কস্বাদকে তিনি অতীতের ভাবগত সম্পদ সম্বন্ধে সঠিক মনোভাবের আদেশ হিসেবে তুলে ধ্রেছিলেন। অতীতের দর্শন, অর্থশাস্ত্র ও ইউটোপীয় সমাজতন্ত্রের এক প্রবল নিরাকরণ হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে মার্কস্বাদ সেগ্র্লির সমস্ত সত্যকার বৈজ্ঞানিক উপাদানকে ধারণ করে রেখেছে।

বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গির বিকাশ ঘটানোর সময়ে মার্কস ও এঙ্গেলস নির্ভর করেছিলেন মানবজাতির সঞ্চিত জ্ঞানের এক দ্য়ে বনিয়াদের উপরে।

নতুন যে কোনো জিনিস আজই হোক বা পরেই হোক প্রবনো হয়ে যায় এবং, প্রবনো সব কিছ্র মতোই, শেষ পর্যন্ত তা আবার নতুন একটা কিছ্রক স্থান ছেড়ে দেয়, অর্থাৎ, এককালে যা নিজেই একটা নিরাকরণ ছিল তারই এক নিরাকরণ ঘটে। ভাষান্তরে, বিকাশের নিয়মটি হল নিরাকরণের নিরাকরণ, নতুনের দ্বারা প্রবনোর প্রতিস্থাপন এবং পরবর্তীকালে আরও নতুন একটা কিছ্রর দ্বারা শেষোক্তের প্রতিস্থাপন।

যেহেতু নিরাকরণ সেকেলেকে শ্বধ্ব দ্রেই করে না, তার সদর্থক দিককে ধারণও করে, তাই বিকাশ প্রগতিশীল।

প্রগতিশীল ,আরোহী বিকাশ সরল রেখা অন্মরণ করে না। তার কারণ, বিকাশ মোটের উপরে এক আরোহী প্রক্রিয়া, সেই বিকাশ চলাকালে বদ্ধাবস্থা কিংবা এমন কি সাময়িক পশ্চাদপসরণের কালপর্বও থাকতে পারে। সমাজবিকাশে, এই ধরনের বিপত্তিগর্নলি ঘটে সাধারণত প্রনেনার প্রতিরোধ আর সাময়িক জয়ের দর্ন। দ্ছ্টান্তস্বর্প, বিপ্রবগ্নলি প্রতিক্রিয়ার দ্বারা পরাস্ত হতে পারে, ইত্যাদি। কিন্তু এই ধরনের পশ্চাদপসরণগর্নলি সর্বদাই আংশিক ও সাময়িক, এবং বিকাশ মোটের উপরে প্রগতিশীল। যেমন, যা প্ররনো তা বিকাশকে মন্থর করতে পারে, কিন্তু কখনোই তাকে থামাতে বা তার স্বকীয় চরিত্রকে বদলাতে পারে না।

মানবজাতির ইতিহাস থেকেই তা স্পণ্ট, সেই ইতিহাস সামাজিক জীবনের নিম্নতর ও আদিম র্পগ্নলি থেকে উচ্চতর র্পগ্নলিতে আরোহণ করে চলেছে।

বিকাশ একটা সরল রেখা অনুসরণ করে না এই কারণেও যে প্রনা, প্রারম্ভিক পর্যারের কিছ্ব কিছ্ব গ্রন্থ-ধর্মের শেষ পর্যন্ত প্রনরাবৃত্তি ঘটে। এই ধরনের প্রনরাবৃত্তি অতীতে সম্পূর্ণ প্রত্যাবর্তন বোঝায় না, এক উচ্চতর স্তরে, এক নতুন ভিত্তির উপরে তার কোনো কোনো বৈশিজ্যের শর্ধ্ব এক প্রনর্থপাদন বোঝায়।

লোনন লিখেছেন, নিরাকরণের নিরাকরণ হল এক 'বিকাশ যা, যেন বা, সেই পর্যায়য়য়ৢলিরই প্রনরাবৃত্তি ঘটায় যেগয়ৢলি ইতিমধ্যেই চলে গেছে, কিন্তু সেয়য়ৢলির পর্নরাবৃত্তি ঘটায় এক ভিন্নভাবে, এক উচ্চতর ভিত্তিতে'।\* দৃষ্টাস্তম্বর্প, সমাজজীবনে শ্রেণীহীন আদিম-সম্প্রদায়গত ব্যবস্থার ভিত্তি ছিল উৎপাদনের উপায়ের উপরে সামাজিক মালিকানা। পরে, উৎপাদিকা শক্তিয়য়ুলির বিকাশের ফলে সামাজিক মালিকানার নিরাকরণ ঘটেছিল এবং ব্যক্তিগত মালিকানা দিয়ে তা প্রতিস্থাপিত হয়েছিল, তার প্রেণ কর্তৃত্ব ছিল দাসপ্রথায়, সামস্ততন্ত্র ও পর্বজিবাদে। কিন্তু উৎপাদিকা শক্তিয়য়্লির অধিকতর বিকাশের ফলে অপরিহার্যভাবেই আনে ক্মিউনিসট সমাজ, য়েখানে উৎপাদনের উপায়ের

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 21, 1980, p. 54.

উপরে সামাজিক মালিকানা আরেকবার প্রতিষ্ঠিত হয়। ফলত, প্রারম্ভিক পর্যায়ের গ্র্ণ-ধর্মগর্নালর প্রনরাব্তি ঘটে এক উচ্চতর স্তরে।

স্তরাং, বিকাশ একটা সোজাস্বিজ গতিও নর, আবার প্রনার সম্পর্ণ প্রনার বিত সহ এক চক্রবং গতিও নর, বরং প্রগতিশীল গতি ও আপেক্ষিক প্রনঃসংঘটনের এক দ্বান্দ্রিক ঐক্য — সেই গতি ও প্রনঃসংঘটন এক ধরনের স্বিপলি আকারে উধর্বগামী। এই ধরনের বিকাশ ঘটে বাস্তবের সমস্ত ক্ষেত্রে: প্রকৃতি, সমাজ ও চিস্তনে।

নিরাকরণের নিরাকরণ সংলাস্ত নির্মাট সাবিক নিরম। কিন্তু ভায়ালেকটিকসের অন্যান্য নিরমের মতোই, বিভিন্ন প্রক্রিয়া, বস্তুর বৈশিষ্ট্য এবং সেগর্নলর বিকাশের অবস্থা সাপেক্ষে, তা সর্বদাই ক্রিয়া করে স্মানির্দাণ্টভাবে। এক্সেলস লিখেছেন যে, 'নিরাকরণের ধরন নির্ধারিত হয়, প্রথমত, প্রক্রিয়াটির সাধারণ ও দ্বিতীয়ত, বিশেষ চরিত্র দ্বারা... স্মৃতরাং প্রত্যেক ধরনের জিনিসেরই এমনভাবে নিরাকৃত হওয়ার এক অস্তুত উপায় আছে, যে তা এক বিকাশের উন্তবের ঘটায়, এবং প্রত্যেক ধরনের প্রতার প্রতার বা ভাবের বেলাতেও ঠিক সেই রকমই'।\*

সমাজতকে, নিরাকরণের নিরাকরণ সংক্রান্ত নিয়মটির কতকগর্নল স্ক্রনির্দিষ্ট বৈশিষ্ট্য থাকে, সেগর্নল উদ্ভূত হয় উৎপাদনের উপায়ের উপারে সামাজিক মালিকানা-

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Anti-Dühring, p. 169.

ভিত্তিক সমাজতান্ত্রিক ব্যবস্থার নতুন চরিত্র থেকে, জনগণের সামাজিক-রাজনৈতিক ও ভাবাদর্শগত ঐক্য, এবং সমাজবিকাশের বিষয়গত নিয়মগর্নল সম্বন্ধে উন্নততর জ্ঞান থেকে। সেই জন্যই এখানে নিরাকরণ বৈরম্পলক সমাজগর্নলতে নিরাকরণ থেকে সারগতভাবে ও বিশিষ্টভাবে পৃথক।

প্রথমত, সমাজতল্যে নিরাকরণ সামাজিক-রাজনৈতিক বিপ্লবগর্নালর রুপে ধারণ করতে পারে না, সেই বিপ্লবগর্নাল সমাজজীবনকে ব্রনিয়াদিভাবে প্রনগঠন করে। তার কারণ সমাজতান্ত্রিক সমাজের বিরোধগর্নাল বৈরম্লক নয় এবং সেগর্নাল নিরসনের জন্য সমাজজীবনের ব্রনিয়াদি প্রনগঠন প্রয়োজন হয় না। এখানে যার নিরাকরণ হয় তা সমাজব্যবস্থার ব্রনিয়াদ নয়, বরং সামাজিক কাঠামোর কিছ্র কিছ্র সেকেলে হয়ে যাওয়া উপাদান, বিকাশের কিছ্র কিছ্র সেকেলে ব্যাপার ও অতীত পর্যায়।

সমাজতন্তের ব্নিরাদগ্রনি যখন স্থাপিত হয়,
বৈরম্বাক শ্রেণীগ্রনি যখন নিশিচ্ছ হয় এবং
প্রতিবিপ্রবী শক্তিগ্রনি বিলম্প্ত হয়, তখন নিরাকরণ
অ-বৈরম্বাক বিরোধগ্রনি নিরসন করে। এই ধরনের
নিরসন আর শ্রেণী সংগ্রামের র্প নেয় না, মার্কস্বাদীকোনিনবাদী পার্টি ও রাজ্যের নেতৃত্বে জনগণের সংগঠিত
প্রচেন্টার র্প নেয়। এখানেও, প্রনো নতুনের দ্বারা
প্রতিস্থাপিত হয় এক সংগ্রামের মধ্য দিয়ে, কিন্তু
সমাজতন্ত্রে জনগণের বৃহদংশ থাকে নতুনের পক্ষে।

সমাজতল্রে নিরাকরণগর্বল সংসাধিত হয় এক স্বম

ও সচেতন উপায়ে। সেগন্লি তখনও বিষয়গত, কেননা সেগন্লি বিষয়গতভাবেই উদ্ভূত ও পরিপক হয়, কিন্তু অতীতের মতো স্বতঃস্ফ্তভাবে সংসাধিত হয় না, হয় সমাজবিকাশের নিয়মগন্লির ভিত্তিতে সচেতন মানবিক সক্রিয়তার মধ্য দিয়ে।

সমাজতল্যে বিরাট পরিসরের নিরাকরণগ্রনি ঘটে ক্রমে ক্রমে, এক প্রন্ত মধ্যবর্তী পর্যায়ের মধ্য দিয়ে, এবং সেগর্বলি এক ক্ষর্দ্রতর পরিসরের নিরাকরণ দিয়ে তৈরি। সমাজতল্য নির্মাণ থেকে উন্নততর সমাজতল্যে উত্তরণ হল এই ধরনের বিরাট পরিসরের ও ক্রমান্বিত নিরাকরণ। গোটা সমাজকে বেন্টন করে, তা জীবনের বিভিন্ন ক্রেরে এক প্রস্ত ক্ষর্দ্রতর পরিসরের নিরাকরণকে অন্তর্ভুক্ত করে।

একটি সমাজতান্ত্রিক সমাজের অবস্থায় বিকাশের সামগ্রিক চরিত্রও কিছন কিছন সন্নিদিশ্টি বৈশিশ্টা অর্জন করে। এক নতুন ধরনের সমাজপ্রগতি ঘটে, তা অ-বৈরম্লেক ও সনুষম, সেখানে বিষয়গত অর্থনৈতিক নিয়মগন্ত্রিকার সচেতন ব্যবহার হয় এবং জনগণের সামাজিক ক্রিয়াকলাপের ফলাফল সম্পর্কে প্রবাভাসগন্ত্রির ব্যবহার হয়। সমাজতন্ত্রে প্রগতি দ্রুত, অর্থান্ডিত ও অফুরস্ত। এই সমাজ বিকশিত হওয়ার সঙ্গে ক্রমেই বেশি করে তার নিজের ভিত্তিতেই ত্র্টিহীন হবে।

স্বতরাং, নিরাকরণের নির্মাটি বিকাশের অন্ক্রমিক পর্যায়গ্রনিল আর তার সাধারণ গতিম্বেথর মধ্যেকার আন্তঃসংযোগকে প্রকাশ করে। তা দেখার যে নতুন জয়ী হতে বাধ্য, কিন্তু অচল-সেকেলের বির্বদ্ধে দৃঢ় সংগ্রাম ছাড়া সমাজজীবনে প্রগতি অসম্ভব।

এই নিম্নমটি শেখায় যা কিছ্ম মল্যবান ও প্রগতির সহায়ক তা রক্ষা ও ব্যবহার করতে, অতীতের ইতিবাচক উত্তরলন্ধিকে সমালোচনাত্মক ও স্কিটশীলভাবে আন্তীকৃত ও ম্ল্যায়ন করতে, অচল-সেকেলে র্পগ্রনির নিরাকরণ বিলম্বিত না-করে নতুনের জন্য দ্ঢ় সংগ্রাম চালিয়ে ষেতে।

সমাজের গতির প্রগতিশীল চরিত্র ও নতুনের অপরাজেয়তা শ্রমজীবী জনগণকে তাদের বৈপ্লবিক সংগ্রামের জয়য<sub>ন</sub>ক্ত পরিণতিতে, গণতন্ত্র, সমাজতন্ত্র ও কমিউনিজমের অবশ্যস্তাবী জয়ে আশা ও আন্থা যাগিয়ে অনুপ্রাণিত করে।

#### প্রসঙ্গ ৮।

# বস্থুবাদী ডায়ালেকচিকসের মূল প্রত্যয়গর্মল

বস্থুবাদী ভারালেকটিকস বিকাশমান বাস্তবের সামান্যতম ও জর্নর সংযোগগর্ল প্রকাশকারী নীতি ও নিরমসম্বের মধ্যেই সীমাবদ্ধ নর। বস্তুজগতের বিকাশের সেই সমস্ত সারগত সংযোগ ও দিককেও তা অধ্যয়ন করে, যেগন্লি প্রকাশিত হয় দার্শনিক ক্যাটিগরি বা মূল প্রত্যয়গ্রলিতে।

ম্ল প্রত্যয়গ্নলি হল এক-একটি বিজ্ঞানের মৌলিক ধারণা। যেমন, ভর, শক্তি ও আধান হল পদার্থবিদ্যার ম্ল প্রত্যয়; উৎপাদন সম্পর্ক, পণ্য ও ম্ল্য হল অর্থশান্তের ম্ল প্রত্যয়, ইত্যাদি। দার্শনিক ম্ল প্রত্যয়গ্নলির বৈশিষ্ট্য এই যে সেগ্নলি হল সবচেয়ে সামান্য প্রত্যয়। সেগ্নলির পরস্পরসম্পর্ক ব্যাপারসম্হের বিভিন্ন দিকের মধ্যে সার্বিক দ্বান্দ্রক সমান্বর্তিতা ও

স্থিতিশীল সংযোগগন্নিকে প্রকাশ করে। এই সমস্ত সংযোগ আর ডায়ালেকটিকসের প্রধান, ব্রনিয়াদি নিয়মগর্নিতে অন্তর্গত সংযোগগর্নার মধ্যে কোনো সারগত পার্থক্য নেই, ফলে সেগর্নাকে কথনও কখনও ডায়ালেকটিকসের অ-ব্রনিয়াদি নিয়ম বলা হয়।

## ১। একক, স্ফ্রনিদিভি ও সামান্য (সার্বিক)

বস্তু ও ব্যাপারসম্হের গ্র্ণগত নির্ধারকতা বিবেচনা করার সময়ে আমরা দেখেছিলাম যে সেগ্র্লি একটি অপরটির থেকে প্রক। প্রথিবীতে একেবারে সদৃশ দর্ঘি জিনিস নেই, এমন কি প্রথিবীতে শত শতকোটি লোকের মধ্যে দর্টি সদৃশ আঙ্বলের ছাপ নেই। একটা বস্তুর যে একক বৈশিষ্ট্যগর্নল অন্য সমস্ত বস্তু থেকে তাকে প্রথক করে, সেগ্র্লির সামগ্রিকতাই একক বলে পরিচিত। এই বৈশিষ্ট্যগর্নলর ভিত্তিতেই, দ্টোভস্বর্প, হাজার হাজার মান্বের মধ্য থেকে একজন পরিচিত ব্যক্তিকে আলাদা করে চেনা যায়।

কিন্তু বিভিন্ন বস্তু শ্বধ্ব স্বানিদিপ্ট ও বিশিষ্টই নয়, কোনো কোনো দিক দিয়ে একটি অপরটির অন্বর্পও বটে। এমন কোনো বস্তু নেই যেগ্রালর মধ্যে কোনোই অভিন্নতা নেই। এমন কি প্রথম নজরে যখন মনে হয় যে বস্তুসম্হের মধ্যে অভিন্ন কোনো কিছ্ব নেই, তখনও আরও খ্রিটিয়ে পরীক্ষা করলে কোনো কোনো আবিশ্যক গ্রন্থম ও গ্রণের ব্যাপারে অন্বর্পতা দেখা যাবে। যেমন, সমস্ত লোকই একজন আরেকজনের থেকে বিশিষ্টভাবে পৃথক। কিন্তু তাদের এমন কিছ্ব বৈশিষ্ট্য আছে যার জন্য তারা সকলেই মান্য। দৃষ্টান্তস্বর্প, যে কোনো মান্যই পৃথিবীতে বাস করে অন্যান্য বহ্ মান্যের মধ্যে এবং হাজার হাজার নানা যোগস্ত্রে ও অন্বর্পতায় তাদের সঙ্গে সে পরস্পরসম্পর্কিত। একজন মান্যের শারীরস্থান ও শারীরব্তের অন্যান্য লোকের শারীরস্থান ও শারীরব্তের অন্বর্প। অন্যান্য লোকের মতো সেও অন্ভব করতে, চিন্তা করতে, কথা বলতে ও কাজ করতে পারে। সে এক নির্দিষ্ট বর্ণ ও জাতির লোক। সে একটি নির্দিষ্ট শ্রেণী বা সামাজিক গোষ্ঠীর অন্তর্ভুক্তও বটে এবং সেগ্রালর স্বনির্দিষ্ট বৈশিষ্ট্যগ্রাল তার মধ্যে প্রতিফলিত হয়, ইত্যাদি।

এক প্রস্ত বস্তুর অন্বর্প, সদৃশ, প্রনঃসংঘটনশীল বৈশিষ্ট্যগর্নি প্রকাশ পায় সামান্য বা সাবিক হিসেবে।

উপরের দৃষ্টান্ত থেকে দেখা যায় যে বস্তুসম্হের অভিন্ন গ্র্ণ-ধর্ম বা দিকগ্রিল প্রথম নজরে সর্বদা স্বপ্রকাশ নয়। সেগ্রালর শিকড় থাকতে পারে অভিন উদ্ভবের মধ্যে, বিকাশের একই নিয়মের মধ্যে, ইত্যাদি।

সেই সঙ্গে, সামান্যতার মাত্রা ভিন্ন হতে পারে।
যেমন, একটি গাছ হওয়ার গ্ল-ধর্ম একটি আম বা
পাম গাছ হওয়ার গ্ল-ধর্মের তুলনায় বেশি সামান্য।
কিন্তু, একটি উন্তিদ হওয়ার গ্ল-ধর্মের তুলনায় তা
কম সামান্য। একটি বেশি সামান্য গ্ল-ধর্মের তুলনায়
কম সামান্য গ্ল-ধর্মিট আত্মপ্রকাশ করে স্ক্রনিদিশ্টি
হিসেবে। এই ক্ষেত্রে, গাছ একটি স্ক্রনিদিশ্ট উন্তিদ।

যে সমস্ত গ্র্ণ-ধর্ম ও বৈশিষ্ট্য ব্যতিক্রমহীনভাবে সমস্ত ব্যাপারে সহজাত, সেগ্র্লিকে বলা হয় সার্বিক বা সবচেয়ে সামান্য। বস্তু ও ব্যাপারসম্হের বিকাশে সার্বিক বৈশিষ্ট্যগর্নি, তাদের অস্তিম্বের রূপগ্রিলকে ডায়ালেকটিকস অধ্যয়ন করে এবং সেগর্নি প্রতিফলিত হয় তার নিয়ম ও মূল প্রত্যয়গর্নির মধ্যে।

বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকস শ্বর্ করে এই অন্বিমতি থেকে যে একক ও সার্বিক পরস্পরসংয্তু। লেনিন লিখেছেন: 'একক থাকে একমাত্র সেই সংযোগের মধ্যে যা সার্বিকের দিকে নিয়ে যায়। সার্বিক থাকে শ্বের্ এককের মধ্যে ও এককের মধ্য দিয়ে। প্রতিটি এককই (কোনো না কোনোভাবে) একটি সার্বিক। প্রতিটি সার্বিকই একটি একক (তার একটি খন্ড, বা একটি দিক, বা সারমর্মা)। প্রতিটি সার্বিক সমস্ত একক বস্তুকে শ্বের্ মোটাম্বিটভাবে বেন্টন করে। প্রতিটি একক সার্বিকের মধ্যে প্রবেশ করে অসম্পূর্ণভাবে, ইত্যাদি, ইত্যাদি।'\*

যা সামান্য সে সম্বন্ধে ও এককের সঙ্গে তার আন্তঃসংযোগ সম্বন্ধে এক দ্বান্দ্রিক-বস্তুবাদী উপলব্ধি বাস্তব সম্বন্ধে সঠিক জ্ঞানের জন্য অত্যন্ত গ্রুর্ত্বপূর্ণ। সামান্যের শিকড় রয়েছে বস্তুসম্হের সারমর্মের মধ্যে এবং তা হল সেগ্র্লির আভ্যন্তরিক ঐক্যের এক বহিঃপ্রকাশ। সেই জন্যই, বস্তু ও ব্যাপারসম্হের সারমর্ম, ও সেগ্র্লির বিকাশের নির্ম বোঝার উপার

14-849

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 38, p. 359.

रल সামান্যকে বোঝা। আর সামান্যকে বোঝা যায় একমাত্র এককের মধ্য দিয়ে। প্রথমে, একজন মানুষ তার ইন্দ্রিগ্রলির মধ্য দিয়ে একক, পৃথক পৃথক ব্যাপার ও সেগ্রনির বহুবিধ গুল-ধর্ম উপলব্ধি করে, তার পর তার চিন্তন এই উপলব্ধিগ লিকে বিশ্লেষণ করে, অনাবশ্যক থেকে আবশাককে, একক থেকে সামান্যকে পৃথক করে। তার পরে, এক প্রস্ত ব্যাপারের সামান্য ও আবশ্যক বৈশিষ্ট্যগর্মল সংশ্লেষিত ও সন্মিলিত করে সে এই ব্যাপারগর্বল সম্বন্ধে একটা ধারণা বিশদ করে, যা এক প্রস্ত ব্যাপারের নিজস্ব বৈশিষ্ট্যসূচক সামান্য ও সেই সঙ্গে আবশ্যক লক্ষণগ্রনিকে প্রকাশ করে। মোটের উপরে অবধারণার প্রক্রিয়াটি অগ্রসর হয় একক থেকে সুনির্দিভের মধ্য দিয়ে সামান্য ও সার্বিকের দিকে। একক ও সামান্য সংক্রান্ত মূল প্রত্যয়গর্মল নতুনের উদ্ভবের প্রক্রিয়া বুঝতেও সাহায্য করে। ব্যাপারটা এই যে প্রকৃতি ও সমাজে নতুন প্রায়শই সরাসরি আত্মপ্রকাশ করে না। প্রথমে তা উদ্ভূত হয় একক হিসেবে, তার পরে শক্তিশালী ও গঠিত হয়, স্ক্রনির্দিন্ট হয়ে ওঠে এবং শেষ পর্যন্ত সামান্য, এমন কি সার্বিকও হয়ে ওঠে। সেইভাবেই উদ্ভূত হয় সমস্ত নতুন উদ্যোগ ও আন্দোলন, যেমন সমাজতান্ত্রিক প্রতিযোগিতা। এইভাবেই বৈপ্লবিক চৈতন্য উদ্ভূত ও শক্তিশালী হয়। সমাজতান্ত্রিক সমাজ প্রথমে রূপ পরিগ্রহ করতে শ্বরু করেছিল একটি একক দেশে, এবং এখন তা ছড়িয়ে পড়েছে বিরাট এক গ্রুচ্ছ দেশে, তাদের নিয়ে গঠিত

হয়েছে বিশ্ব সমাজতান্ত্রিক ব্যবস্থা। সারা প্রথিবী জ্বড়ে সমাজতন্ত্রের অবশ্যস্তাবী জয় তাকে করে তুলবে সার্বিক।

সামান্য ও এককের মধ্যেকার পরস্পরসম্পর্কের সমস্যাটির বৈঠিক সমাধানের ফলে গ্রন্তর তত্ত্বগত ও রাজনৈতিক ভুলপ্রান্তি ঘটে। যেমন, মতান্ধরা এটা ব্রবতে অপারগ হয় যে স্নিনির্দিণ্ট ও এককের মধ্যেই সামান্যের অভিত্ব থাকে এবং তাই তা একটি ব্যাপারের বিকাশের অবস্থা-সাপেক্ষে, মৃত্র্-নির্দিণ্ট পরিক্ষিতি ও নিজম্ব বৈশিষ্ট্য-সাপেক্ষে এক মৃত্র্ রুপে আত্মপ্রকাশ করে। মতান্ধরা যেহেতু পরিবর্তমান অবস্থা ও পরিস্থিতি নির্বিচারে এককের স্নিনির্দিণ্টতাগ্রনিকে উপেক্ষা করে এবং সামান্যের ব্যবহারের উপরে জাের দেয়, সেই হেতু তারা নতুন পরিস্থিতির যথায়থ বিশ্লেষণ ছাড়াই সামান্য স্ত্রগ্নিল স্রেফ প্রনরাবৃত্তি করে, এবং তাই জীবনের সঙ্গে ও জনসাধারণের সঙ্গে সংস্পর্শ হারায়।

সামান্যের ভূমিকা অস্বীকার আর স্ন্নিদির্গ্ট ও এককের উপরে অহেতুক জোর দেওয়াও সমানভাবে গ্রন্থতর দ্রান্তিপ্র্ণ। সেই ভুলটাই দক্ষিণপন্থী সংশোধনবাদের অন্যতম তত্ত্বগত উৎস। ষেমন, সমাজতান্তিক বিপ্লবের যে সমান্ব্রতিতাগ্র্নিল সকল দেশের পক্ষেই অভিন্ন, সংশোধনবাদীরা সেগ্র্নিলকে অস্পন্ট করে রাখতে চেন্টা করে অথবা স্লেফ তার অস্তিত্বই অস্বীকার করে, এবং একক দেশগ্র্নিলর স্ন্নিদির্গ্টতার গ্রন্থকে বাড়িয়ে দেখে। সমাজতান্তিক বিপ্লবের সামান্য সমান্ব্রতিতাগ্র্নির র্পায়ণ বাধ্যতাম্লক, কেননা সেগ্র্নিল প্রকাণ্ড গ্রন্থস্থ্রণ্ণ —

14\*

এটা মার্ক সবাদ-লোননবাদ ধরে নেয় এবং প্রতিটি দেশের মৃত্-নিদি দে ঐতিহাসিক অবস্থা-সাপেক্ষে প্রতিটি দেশে এই সমস্ত সমান্বতিতার বিশিষ্ট বহিঃপ্রকাশগর্নলর বিশ্লেষণ ও যথোপয্ক ম্ল্যায়ন দাবি করে।

#### ২। আধেয় ও আধার

আধের ও আধারের মূল প্রত্যয়গর্বল একটি বস্তু বা ব্যাপারের অন্তঃসার ব্রুঝতে সাহাষ্য করে।

সমস্ত বন্ধু ও ব্যাপারের আছে নিজম্ব আধের ও নিজম্ব আধার।

আধের হল সেই সমস্ত উপাদান, দিক, প্রক্রিয়া ও সেগ্রালর সম্পর্কের সামগ্রিকতা, যেগ্রাল একটি নির্দিষ্ট বস্তু বা ব্যাপারের অস্তিছের ম্লম্বর্প এবং তার আধারগর্বালর বিকাশ ও পরিবর্তানকে নির্ধারণ করে। আধার হল আধেরর সংগঠন ও অস্তিছের ধরন, একটি নির্দিষ্ট আধেরর উপাদান, দিক ও প্রক্রিয়াসম্হের মধ্যে আন্তর স্বানির্দিষ্ট সংযোগ, যা বাহ্যিক অবস্থার সঙ্গে তার মিথজ্ফিরায় আধেরটিকে কিছন্টা সংবদ্ধতা পানকরে।

আধের ও আধার হল বাস্তবের যে কোনো বস্তু বা ব্যাপারের দ্বটি অবিচ্ছেদ্য দিক। প্রথিবীতে আধার বা আধের ছাড়া কিছ্বই নেই। যেমন, যে কোনো জীবাঙ্গ গঠিত নানা উপাদান (কোষ, অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ) ও প্রতিরা দিয়ে (বিপাক, পরিব্যক্তি), সেগর্বলি দিয়েই গঠিত হয়
তার আধেয়। যে সমস্ত উপাদান ও প্রক্রিয়া সেই
আধেয়টিকে বিদ্যমান থাকতে সক্ষম করে তোলে,
সেগর্বলির সংযোগ ও সংগঠনের ধরন দিয়ে গঠিত হয়
তার আধার। এক্সেলস লিখেছেন, 'সমগ্র জৈব প্রকৃতি
আধার ও আধেয়র একাত্মতা বা অবিচ্ছেদ্যতার এক
ধারাবাহিক প্রমাণ।'\*

সমস্ত সামাজিক প্রক্রিয়া ও ব্যাপারেও আধের ও আধারের এক অঙ্গাঙ্গী ঐক্য দেখা যায়। যেমন, উৎপাদিকা শক্তিগ্রাল হল উৎপাদন-প্রণালীর আধের, আর উৎপাদন-সম্পর্ক হল তার আধার। আমাদের যুগের আধের হল পর্বজ্ঞবাদ থেকে সমাজতল্রে উত্তরণ ৷ সেই উত্তরণ রুপায়িত হয় বহুবিধ আধারে, মার্কসবাদী-লোননবাদী পার্টিগ্রালির নেতৃত্বে শ্রামক শ্রেণীর অর্থনৈতিক, রাজনৈতিক ও ভাবাদর্শগত সংগ্রামে, এবং সামাজ্যবাদী আগ্রাসন ও প্রতিবিপ্লব রপ্তানির বিরুদ্ধে, বিশ্ব শান্তি, গণতল্র ও সমাজতল্বের জন্য সমাজের গণতাল্বিক শক্তিগ্রালির সংগ্রামে।

সাহিত্য ও শিলপকমের্ন, শৈলিপক রুপকলেপ প্রতিফলিত জীবন হল আধেয়, এবং এই রুপকলপগর্মল সংগঠিত ও প্রকাশ করার নির্দিণ্ট ধরন হল আধার। যেমন, ভাষা, রচনাবিন্যাস, শৈলী, ইত্যাদি হল একটি সাহিত্যকর্মের আধার।

যে কোনো বস্তু ও প্রক্রিয়ার আধেয়র আছে একটি

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, p. 305.

বাহ্যিক ও একটি আভান্তরিক আধার। বন্ধুসম্বের বাহ্যিক আধার হল সেগর্বালর বৈমাত্রিক আয়তন, বাহ্যিক গঠন, রঙ, ইত্যাদি, এবং আভ্যন্তরিক আধার হল সেগর্বালর আধেয়র সংগঠন।

বাহ্যিক আধার আধেয়র সঙ্গে আভ্যন্তরিক আধারের মতো তত ঘনিষ্ঠভাবে সংয্বক্ত নয়। আধেয়তে কোনোর্প পরিবর্তন ছাড়াই তার মধ্যে অনেক বেশি পরিবর্তন করা যেতে পারে। যেমন, মার্কসের প্রধান রচনা, 'প্র্রুজি' বিভিন্ন আয়তনের চারটি বা দর্শটি প্রন্থে প্রকাশ করা যেতে পারে, বিভিন্ন গ্রুণমানের কাগজে ছাপা হতে পারে, তার অঙ্গসম্জা নানানভাবে করা যেতে পারে, ইত্যাদি। একটা নিদিষ্ট সীমা পর্যন্ত, বাহ্যিক আধার বইটির আধেয়কে তাৎপর্যপ্র্ণভাবে কোনোর্প প্রভাবিত করে না। কিন্তু কোনো কোনো ক্ষেত্রে, যেমন বিমান-নির্মাণ বা জাহাজ-নির্মাণে, আধেয়তে সমানভাবে সারগত পরিবর্তন ছাড়া বাহ্যিক আধারে যথেচ্ছ সারগত পরিবর্তন করা যায় না। এখানে বাহ্যিক আধার এতই কৃংকোশলগতভাবে যথোপয্বক্ত যে তা আধেয়র সঙ্গে প্রত্যক্ষভাবে য্বক্ত।

আভ্যন্তরিক আধার আধেয়র সঙ্গে আরও বেশি ঘনিষ্ঠভাবে সংযুক্ত। তাতে যে কোনো পরিবর্তনই কোনো না কোনোভাবে আধেয়তে প্রতিফলিত হয়। যেমন, শৈলীতে বা রচনাবিন্যাসে পরিবর্তন একটি সাহিত্য কর্মের আধেয়, বিষয়বস্থুকে অবশ্যম্ভাবীর্পেই প্রভাবিত করে, একটা ভিন্ন ভাবাবেগগত অভিঘাত স্থিট করতে তা বাধ্য। শিলেপ আধেয় ও আধারের

ঐক্য হল তার প্রাণবন্ততার একটি বড় নিয়ম ও উৎস।

আধেয় ও আধারের ঐক্য, অবিচ্ছেদ্য সংযোগ ও

মিথজিয়া একটা সাবিক সমান্বতিতা। এই ঐক্য
উদ্ভূত হয় এই ঘটনা থেকে য়ে, প্রথমত, সেগর্বল একটি
অপরটিকে বাদ দিয়ে থাকতে পারে না: আধেয় সর্বদাই
আধ্ত থাকে একটি আধারের মধ্যে, এবং আধার
পরিবেল্টন করে রাখে একটি আধেয়কে। দ্বিতীয়ত,
আধেয় থাকতে পারে একমাত্র একটি নির্দিল্ট আধারের
মধ্যে, আর য়ে কোনো মৃত্-নির্দিল্ট আধার সর্বদাই
একটি সর্নির্দিল্ট আধেয়র অন্বসঙ্গী হয়।

সেই সঙ্গে, আধেয় ও আধারের ঐক্য মোটেই পরিবর্তনাতীত বা চিরতরে নির্দিষ্ট নয়। তা চলিষ্ট্র ও দ্বান্দ্রিকভাবে পরস্পরিবরোধী। বস্তুসমুহে আধেয় ও আধার সর্বদাই আত্মপ্রকাশ করে সেগ্রনির বিকাশের বিপরীত দিক বা উপাদান হিসেবে। যে কোনো বস্তু সার্বিক মিথজিয়য়য় থাকে বলে, তার আধেয় পরিবর্তিত হয়ে চলে। বিপরীতপক্ষে, তার অস্ত্রিষ্টের আত্ম-সংরক্ষণ ও ক্সিতিশীলতার প্রবণতা প্রকাশ করে; সংযোগ ও সম্পর্কগ্রনি, আধেয়র উপাদানগ্রনি যেভাবে সংগঠিত, সেগ্রনি আধেয় গঠনকারী দিক ও প্রক্রিয়াগ্রনির মতো তত দ্রুত পরিবর্তিত হতে পারে না।

আধার আত্মপ্রকাশ করে ও পরিবর্তিত হয় আধেয়র অভিঘাতে, ফলে তার পরিবর্তন আধেয়র পরিবর্তনের চেয়ে কিছ্বটা পিছিয়ে থাকে। এ থেকেই দেখা দেয় আধেয় ও আধারের মধ্যে সংগ্রাম। সেগ্নলির মধ্যে দ্বন্দের বিকাশ ও নিরসন হল বাস্তবের বস্তুসম্হের বিকাশের অন্যতম প্রধান উৎস, সেগ্নলির আধারে পরিবর্তন ও সেগ্নলির আধেরতে র্পান্তরের প্রধান কারণ। আধের ও আধারের দ্বান্দিকতার এই দিকটি সম্পর্কে লেনিন এই কথা লিখেছেন: 'আধারের সঙ্গে আধেরর সংগ্রাম ও তার বিপরীত। আধার নিক্ষিপ্ত করা, আধেরর র্পান্তর।'\*

বন্তুসম্বে পরিবর্তন সেগর্বলর অধেয়তে পরিবর্তন দিয়ে শ্রন্ হয়, সেটাই শেষ পর্যন্ত সেগর্বলির আধারের বিকাশকে নির্ধারণ করে। সেই জন্যই, আধেয় ও আধারের দ্বান্দ্রিক ঐক্যে আধেয় এক নিয়ামক ভূমিকা পালন করে। কিন্তু আধেয়র উপরে আধারের এই নির্ভরশীলতাকে অনাপেক্ষিক পরম করে দেখা উচিত নয়, কেননা আধারের আপেক্ষিক স্বাধীনতা থাকে।

বস্তুসম্হে বিভিন্ন দিকের আধের ও আধারে বিভাজনও অনাপেক্ষিক নয়: এক দিক দিয়ে যা আধের, আরেক দিয়ে সেটাই আধার হিসেবে নিজেকে প্রকাশ করে, এবং এর বিপরীত। যেমন, উৎপাদনসম্পর্ক হল উৎপাদন-প্রণালীর আধার, আর উৎপাদিকা শক্তিগর্বল তার আধের। একই সঙ্গে, উৎপাদন-সম্পর্ক হল সামাজিক-অর্থনৈতিক গঠনর্পের ভিত্তি, এবং এই দিক দিয়ে সেগর্বলি প্রকাশ পায় আধের হিসেবে।

আধার আপেক্ষিক হয় এইজন্য যে, তা শেষ পর্যস্ত আধেয়র দ্বারা নিধারিত হলেও, তার বিকাশের নিজস্ব

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 38, p. 222.

নিরম আছে। যেমন, সামাজিক চৈতনা হল মান্বের সামাজিক সন্তার আধার, কিন্তু, সামাজিক সন্তার বিকাশের নিরম-শাসিত বলে, একই সঙ্গে তার থাকে নিজস্ব, স্ক্রিনির্দিট বিকাশের নিরম: ধারাবাহিকতা, অসমতা, ঐতিহ্যের প্রভাব, ইত্যাদি। ফলে, আধার ও আধেয়র বিকাশ সমকালিক নয়, এবং তাদের মধ্যে স্বভাবতই একটা বিরোধ দেখা দেয়।

আধার ও আধেয়র পরস্পরবিরোধী মিথজ্ফিয়া
মন্থ্যত প্রকাশ পায় এইখানে যে বিকাশ চলাকালে একটি
নতুন আধেয় কিছন্কালের জন্য প্রবনো আধার বজায়
রাখতে পারে। যেমন, একাধিক দেশে পর্বজ্ঞবাদী
উৎপাদন-সম্পর্ক সমাজতান্ত্রিক উৎপাদন-সম্পর্ক দিয়ে
প্রতিস্থাপিত হয়েছিল প্রনো আধারগর্নাল বজায় রেখে:
অর্থ সঞ্চলন, ব্যাংক, পণ্য উৎপাদন, ইত্যাদি।

আধার ও আধেয়র দ্বান্দ্রিকতা প্রকাশ পায় এইখানেও যে একই আধেয় বহুনিধ আধার গ্রহণ করতে পারে। দৃষ্টাস্তম্বর্প, প্রলেতারীয় একনায়কতন্ত্রের বিভিন্ন আধার আছে: প্যারিস কমিউন, সোভিয়েত ক্ষমতা, জনগণতন্ত্র, ইত্যাদি।

আধার ও আধেয়র দ্বান্দ্বিকতার আরেকটি বহিঃপ্রকাশ এই যে সেগ্লির মধ্যে দ্বন্দ্ব অবশাস্তাবীর্পেই
বেড়ে জটিল হয় এবং কোনো কোনো নিদির্ভি অবস্থায়,
একটা সংঘাতের পর্যায়ে গিয়ে পের্গছয়। সেই পর্যায়ে,
আরও বিকাশ ঘটতে পারে একমাত্র যদি প্রনাম
আধারটি নতুন আধার দিয়ে প্রতিস্থাপিত হয়, যাতে
আধেয় ও আধারের মধ্যে নতুন একটা সামঞ্জস্য প্রতিতিঠত

হতে পারে। তার পরে, চক্রটি নতুন করে শ্রুর্ হয়। উৎপাদিকা শক্তি ও উৎপাদন-সম্পর্কের দ্বান্দ্রিকতা, উৎপাদন-প্রণালীর পারম্পর্য দিয়ে এই সমান্ত্রতিতার উদাহরণ দেখা যায়।

আধার ও আধেয়র এক সিক্রির প্রতিদানম্লক প্রভাব বাদ দেওয়া তো দ্রের কথা, সেগর্নালর বিষয়গত দান্দ্রিকতা এই ধরনের প্রভাব প্রান্দান করে নেয়। বিকাশ প্রক্রিয়াকে আধার মন্থরও করে ফেলতে পারে অথবা ছরিত করতে পারে এবং সেগর্নালর ক্ষয় ও বিলোপ ঘটাতে পারে। যেমন, পর্নজিবাদে ব্যক্তিগত সম্পত্তি-মালিকানা সম্পর্ক সামাগ্রিকভাবে উৎপাদনের বিকাশকে মন্থর করে ফেলে, পক্ষান্তরে, সমাজতান্ত্রিক সামাজিক সম্পর্ক সমাজতান্ত্রিক সমাজতান্ত্রিক তার্বিকাশের এক জারদার বেগবর্ধক শক্তি।

আধার ও আধেয়র বিষয়গত দ্বান্দ্রিকতা অবধারণার পক্ষে বিরাট গ্রহুপূর্ণ, কেননা তা বাস্তবের বস্তু ও প্রক্রিয়াসম্হের আধার ও আধেয়র ঐক্য, সেগর্নলর একটির সঙ্গে আরেকটির দ্বান্দ্রিক সংযোগ, সেগর্নলর র্পান্তর, দ্বন্দ্র, প্রভৃতির দিকে নজর রেখে সেগর্নল অধায়নের দিকে অভিমর্খী করে তোলে। আধার মেহেতু অধেয়র সঙ্গে যর্ক্ত এবং আধেয়র এক অভিব্যক্তি, তাই অবধারণা অগ্রসর হওয়া উচিত আধারটির উপলিন্ধি থেকে আধেয়টির উন্পাটনের দিকে, তার পরে আবার সামগ্রিকভাবে বস্তুটির দিকে, তার পরে এক উচ্চতর স্তরে আধারটি অধ্যয়নের দিকে, ইত্যাদি। সত্যকার

বিজ্ঞানসম্মত জ্ঞান রূপ পরিগ্রহ করে তখনই, যখন অবধারণা আধেয়কে এবং আধেয় ও আধারের মধ্যেকার বিষয়গত দ্বান্দ্রিকতাকে উন্মোচন করতে প্রয়াস পায়। যেমন, জৈব প্রকৃতির অবধারণা শ্রুর, হয়েছিল উদ্ভিদ ও প্রাণীকুলের বাহ্যিক বৈশিষ্ট্যসমূহ সম্বন্ধে জ্ঞানের সঞ্চয় দিয়ে, এবং সেগর্লিকে প্রজাতি, বর্গ ও শ্রেণীতে শ্রেণীবদ্ধকরণ দিয়ে, তার পর তা এগিয়ে গিয়েছিল তার আধেয় উন্ঘাটন করার দিকে: ক্রমবিকাশের স্মান্বিতিতার উদ্ভবগত ভিত্তি স্থাপন করার দিকে।

আধার ও আধেয়র প্রশ্নটি বিবেচনা করার সময়ে, সমাজতান্ত্রিক সমাজে সেগ্রালির দান্দ্রিক মিথান্দ্রার স্বানিদিশ্ট বৈশিশ্টাগ্রালির দিকে অঙ্গ্রালিনিদেশি করা দরকার। এই সমস্ত বৈশিশ্টোর মধ্যে আছে, সর্বপ্রথমে, সমাজতন্ত্রে আধার ও আধেয়র মধ্যে দ্বন্দের অব্রেম্বাক চরিত্র, এবং ফলত, গভীর সামাজিক সংঘাত বাদ দেওয়ার সম্ভাবনা। সমাজতন্ত্রে সমাজবিকাশের সচেতন চরিত্র মোটাম্বটি যথাসময়ে নতুন আধেয় অন্যায়ী আধারকে প্রনির্নিত্রিকরা সম্ভব করে তোলে।

বিকাশের ক্ষেত্রে বস্তুটির বিভিন্ন দিক ও উপাদানের ভূমিকা বিশদ করাও গ্রুব্ধপূর্ণ। তা অস্তঃসার ও প্রতিভাস বা বাহ্যিক রুপের মূল প্রত্যয়গ্র্লি ব্রকতে আমাদের সক্ষম করে তোলে।

## ৩। অন্তঃসার ও প্রতিভাস

অন্তঃসার ও প্রতিভাসের ধারণাগ্নলি বস্তু ও প্রক্রিয়াসমূহের আন্তঃসংয্বক্ত দিকগ্নলিকে দ্বান্দ্বিকভাবে প্রতিফলিত করে।

সবচেয়ে ব্বনিয়াদি যে সমস্ত সংযোগ ও আভ্যন্তরিক নিয়ম একটি বছু বা ব্যাপারের অন্তিম্বের শ্বির ধরন ও বিকাশের প্রবণতাগ্বনিকে নির্ধারণ করে, অন্তঃসার হল তার অথন্ড সমগ্রতা। তা প্রকাশ করে, প্রথমত, বস্তুনিচয় বা সেগ্বনিলর গ্বণ-ধর্মের বৈচিত্র্যের মধ্যে সামান্যকে, এবং দ্বিতীয়ত, একটি নির্দিষ্ট বস্তু বা প্রক্রিয়ার গভীরতম ভিত্তিকে, পরিবর্তমান ব্যাপারের সবচেয়ে স্বশ্বিত ও স্থায়ী উপাদানগ্বনিকে। বস্তুনিচয়, প্রক্রিয়াসমূহ বা সেগ্বনির সম্পর্কের উপরিপ্রেঠ অন্তঃসার কথনও আত্মপ্রকাশ করে না, তা লব্বকনো থাকে প্রতিভাসের বা বাহ্যিক র্পের পিছনে এবং তাই ইন্দ্রিয়জ উপলব্রির পক্ষে তা অনধিগম্য। সেই জন্যই, বিমৃত্র্ চিন্তনের মধ্য দিয়ে অন্তঃসারকে অনুধাবন করা হয়।

প্রতিভাস হল বন্ধুসম্বহের বাহ্যিক বৈশিষ্ট্য, গ্র্ণধর্ম বা বন্ধুসম্বহের অভ্যন্তরন্থ বা সেগ্র্লির মধ্যেকার
সম্পর্কের সামগ্রিকতা, অন্তঃসার যার মধ্যে নিজেকে
প্রকাশ ও উদ্ঘাটন করে সেই আধার। অন্তঃসারের
প্রতিত্লনায় প্রতিভাস প্রকাশ করে বন্ধুসম্বহের মধ্যে
অনন্য, একককে, সেগ্র্লির আপেক্ষিকভাবে বাহ্যিক ও
ভাসা-ভাসা দিকটিকে, যেটি সেগ্র্লির মধ্যে চলিক্ষ্ব ও

পরিবর্তনীয়, সেটিকে। মানুষের ইন্দ্রিয়ের উপরে প্রতিভাসের একটা প্রত্যক্ষ প্রভাব আছে, এবং প্রতিভাস সেই ইন্দ্রিয়গ্রনির দারা প্রতিফলিত হয়। প্রথিবীতে সব কিছুই হল অন্তঃসার ও প্রতিভাসের এক ঐক্য। এটা প্রকাশ পায় এইখানে যে, প্রথমত, সেগর্বল হল একই বস্তুর দুর্টি দিক, এবং কেবল মানসিকভাবে সে দুর্টি পূথক করা যায়। লেনিন সেই ঐক্যের বৈশিষ্ট্যনির্ণয় করেছেন এইভাবে: 'এখানেও আমরা দেখি একটা উত্তরণ, একটি থেকে অপরটিতে প্রবহণ: অন্তঃসার প্রতিভাত হয়। প্রতিভাসটি অন্তঃসারগত।'\* দ্বিতীয়ত, সেগ্রলির ঐক্য প্রকাশ পায় এই ঘটনায় যে বিকাশের বাস্তব প্রক্রিয়ায় সেগর্বল একটি অপরটিতে রুপান্তরিত হয়। এটা মনে রাখা দরকার কারণ বস্তুসমুহের বিভিন্ন দিককে অন্তঃসার ও প্রতিভাসে শ্রেণীবদ্ধ করাটা অনাপেক্ষিক, পরম নয়, বরং শুধু নির্দিন্ট একটা দিক দিয়েই তার একটা অর্থ ও বিষয়গত ভিত্তি আছে। যেমন, উৎপাদনের উপায়ের উপরে সামাজিক মালিকানা এবং সেই মালিকানার ভিত্তিতে বন্ধভাবাপন্ন শ্রেণীগর্বালর সহযোগিতা ও পারস্পরিক সহায়তার সামাজিক সম্পর্ক হল সমাজতান্ত্রিক সমাজের অন্তঃসার। তা প্রকাশ পায় নানাভাবে: শোষণ ও সংকটের অনুপক্ষিতি, সুষম অর্থনৈতিক বিকাশ, জনগণের সামাজিক-রাজনৈতিক ঐক্য, জাতিগর্বালর মধ্যে মৈত্রী, ইত্যাদির মধ্যে।

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 38, p. 251.

তৃতীয়ত, অন্তঃসার ও প্রতিভাসের ঐক্য প্রকাশ পায় তাদের পরিবর্তনের বিষয়গত পরস্পরনির্ভরশীলতার मर्था: विकाम हलाकारल जन्छः मारत रकारनात् भ পরিবর্তনের ফলে অবশ্যম্ভাবীর্পেই প্রতিভাসের মধ্যে পরিবর্তন ঘটে এবং এর বিপরীত। যেমন, প্রাক্-একচেটিয়া থেকে একচেটিয়া পর্নজিবাদে উত্তরণ সেই সমাজের অন্তঃসারকে আংশিকভাবে পরিবতিত করেছিল: পর্বজিবাদ হয়ে উঠেছিল সাম্রাজ্যবাদী। পঃজিবাদের পরিবতিত অন্তঃসার প্রতিফলিত হয়েছিল তার নতুন বৈশিষ্ট্যগর্বালর মধ্যে: পর্বজিবাদী দেশগর্বালর জীবনে একচেটিয়া আধিপত্য প্রতিষ্ঠা, অর্থনৈতিক সম্প্রসারণের স্বার্থে ফিনান্স প্র্রজি গঠন ও আন্তর্জাতিক একচেটিয়া সংস্থাগন্লি গঠন, এবং প্রিথবীর অঞ্চলগত বিভাজন সম্পূর্ণ করার মধ্যে। এখানে অন্তঃসারে পরিবর্তনগর্বালর ফলে প্রতিভাসে পরিবর্তন ঘটেছিল। পর্বজিবাদ সর্বত্ত হয়ে উঠেছিল আরও আক্রমণমুখী ও আরও প্রতিক্রিয়াশীল, বেড়ে গিয়েছিল বেকারি, সামাজিক অসাম্য, প্রতিযোগিতা, শ্রেণীসংগ্রাম, ইত্যাদি। কিন্তু অন্তঃসার ও প্রতিভাসের ঐক্য আপেক্ষিক, এবং তার মধ্যে একটা প্রভেদ এমন কি তাদের বিরোধাভাসও নিহিত থাকে। অন্তঃসার ও প্রতিভাসের মধ্যেকার দ্বন্দ্ব প্রকাশ পায় এইখানে যে সেগর্লির সমাপতন ঘটে না: অন্তঃসার প্রতিভাসকে সম্পূর্ণরূপে বেণ্টন করে না, আর প্রতিভাস হল অন্তঃসারের এক উপান্তিক অভিব্যক্তি মাত্র।

অন্তঃসার ও প্রতিভাসের সমাপতন ঘটে না, কেননা

সেগন্লি হল একটি বস্তুর ভিন্ন ভিন্ন দিক, অন্তঃসার সর্বদাই গভীরে লন্কনো থাকে, যার ফলে সাক্ষাং অন্ধ্যানের মধ্য দিয়ে তা ধরা যায় না। বস্তুসম্হের অন্তঃসারের যদি তার বহিঃপ্রকাশের সঙ্গে প্রেপেন্রি সমাপতন ঘটত, তা হলে অবধারণা এত দীর্ঘ ও জটিল একটা প্রক্রিয়া হত না এবং বিজ্ঞান অনাবশ্যক হত।

কিন্তু যেহেতু অন্তঃসার ও প্রতিভাস অন্তমন্ খভাবে সংযাক এবং অন্তঃসার প্রতিভাসে অভিব্যক্ত হয়, সেই জন্য তা অনুধাবন করা যায়। অবধারণা সর্বদাই অগ্রসর হয় প্রতিভাস থেকে অন্তঃসারের দিকে, বন্তুসমাহের বাহ্যিক দিক থেকে বন্ধনিয়াদি নিয়ম-শামিত সংযোগগন্ধলির দিকে।

সামাজিক ব্যাপারসম্বহের অন্তঃসার বিশ্লেষণ করতে গিয়ে মার্কসবাদ-লোননবাদের প্রতিষ্ঠাতারা এই বিশ্লেষণের তুলনাহীন সব দৃষ্টান্ত যুগিয়েছিলেন। এগ্রনির মধ্যে ছিল মার্কস-কর্তৃক প্রজিবাদী শোষণের অন্তঃসার আবিষ্কার।

প্রতিভাসগর্বল অধ্যয়নের মধ্যে নিজেদের সীমাবদ্ধ রেখে ব্রুজোরা অর্থনীতিবিদ ও সমাজতত্ত্ববিদরা সর্বদাই এই মত পোষণ করেছেন যে পর্বজিবাদী সমাজে কোনো শোষণ নেই, পর্বজিপতি তার প্রমিকদের দেয়ে সেটাই যা তারা রোজগার করে। পর্বজিবাদী ম্নাফার উৎস বলে মনে করা হয় উৎপাদনে পর্বজিপতির বিনিয়োজিত খোদ পর্বজিকেই, প্রমিকদের উপরে তার শোষণকে নয়। বাস্তবে, সব কিছ্ম একেবারে আলাদা। বেণ্টে থাকার জন্য ও নিজের পরিবারের ভরণপোষণের জন্য শ্রমিকের একটা নির্দিশ্ট পরিমাণ জীবন্ধারণের উপায় দরকার হয়। প্র্লিজবাদে জীবনধারণের এই উপায় যোগাড় করার জন্য সে প্র্লিজপতির কাছে তার শ্রমশক্তি বিক্রয় করতে বাধ্য হয়। প্রথম নজরে, শ্রমিক ও প্র্লিজপতি ক্রয় ও বিক্রয় সমন্বিত এক প্রথাগত ব্যবসায়িক কারবার সম্পন্ন করে। শ্রমিক তার শ্রমশক্তি বিক্রয় করে আর প্র্লিজপতি তা ক্রয় করে; শ্রমিক মেহনত করে আর প্র্লিজপতি তাকে মজনুরি দেয়।

প্রিজবাদী সম্পর্কের উপরিপ্রেড্র, প্রাক্তপতি ও প্রমিকের মধ্যে এক ন্যায়বিচারপ্রণ লেনদেনের বাহ্যিক র্প বা প্রতিভাসটি এই রকম। মার্কস কিন্তু প্রিজবাদী সমাজের উপর-উপর প্রতিভাসগর্নল বিশ্লেষণের মধ্যেই নিজেকে সীমাবদ্ধ রাখেন নি। পর্বীজপতি ও প্রমিকের মধ্যে এক ন্যায়বিচারপ্রণ লেনদেনের প্রতিভাসের পিছনে, আপাতদ্শ্য চেহারার পিছনে তিনি উল্ঘাটন করেছিলেন পর্বীজবাদী উৎপাদনের শোষণাম্লক অন্তঃসার। তিনি দেখিয়েছিলেন যে প্রমশক্তি এক বিশেষ পণ্য, যা বৈষয়িক ম্লা উৎপাদন করতে সক্ষম, এবং যে ম্লা তা উৎপাদন করে সেটা পর্বীজপতি মজর্বির রপে তার জন্য যা দেয় তার চেয়ে অনেক বেশি।

মার্কস-কর্তৃক পর্বজিবাদী শোষণের অন্তঃসার আবিষ্কার প্রকাণ্ড ঐতিহাসিক গ্রন্থসম্পন্ন ছিল, তা ব্রক্ষোয়া শ্রেণী ও প্রলেতারিয়েতের মধ্যেকার বৈরভাবের ম্লে গিয়ে পেণছনো, এবং তাদের মধ্যে সেই সংগ্রামের অবশাস্তাবিতা দেখানো সম্ভব করে তুর্লোছল, যে সংগ্রামের ফলে শেষ পর্যন্ত এক সমাজতান্ত্রিক বিপ্লব ও পঃজিবাদের পতন ঘটতে বাধ্য।

ব্যাপারসম্বের অন্তঃসার অনুধাবন করা বিজ্ঞান ও বৈপ্লবিক কর্মপ্রয়োগের পক্ষে যে কত গ্রুর্ত্বপূর্ণ, সামাজিক ব্যাপারসম্বের গবেষণার সেই ক্লাসিকাল দ্ন্টান্ত তার অত্যন্ত প্রত্যয়জনক প্রমাণ যোগায়।

বাস্তবের বিষয় ও ব্যাপারসমূহ বিচ্ছিন্ন নয়, সেগর্নালর অন্তিম্ব থাকে আন্তঃসংযোগের মধ্যে, যার প্রেক্ষিতের বাইরে সেগর্নালর কোনোটিকেই বোঝা অসম্ভব। অন্যান্য বস্তুর সঙ্গে সংযোগে একটি বস্তুকে অধ্যয়ন করার নিহিতার্থ মুখ্যত তার উদ্ভবের কারণ প্রতিষ্ঠা করার প্রয়োজনীয়তা, তাই কার্য ও কারণ, এই মুল প্রত্যয়গ্রাল এখন বিবেচনা করা যাক।

## ৪। কার্য ও কারণ

পূথিবীতে কারণহীন কোনো ঘটনা নেই: সমস্ত ঘটনাই নিদিপ্টে কতকগ্নলি কারণের কারপ্ল। একটি ব্যাপারের কারণ নিপ্র করা তার অবধারণার একটি প্রধান উপাদান। কার্য-কারণ সংযোগ আবিষ্কার দিয়েই বিজ্ঞান শ্রুর্ হয়।

কার্য-কারণ সংযোগ হল সার্বিক সংযোগের একটি রুপ, যথা, সংযোগের এমন একটি রুপ যেখানে একটি ব্যাপার বা পরিক্ষিতি আরেকটি ব্যাপার বা

15—849

পরিস্থিতিকে নির্ধারণ করে বা স্থিট করে। কোনো ব্যাপারের যা জন্ম দেয় তাকে বলা হয় তার কারণ। কারণ একটি ব্যাপারের আবির্ভাব, তার অবস্থার পরিবর্তন ও তার বিলোপকে নির্ধারণ করে। কারণের ক্রিয়ার ফলকে বলা হয় কার্য।

কার্য-কারণ সংযোগের কতকগর্নল সারগত বৈশিষ্ট্য আছে। প্রথমত, ব্যাপারসম্বের কারণগত নির্ভারতা সাবিক। এমন কোনো ব্যাপার বা ঘটনা থাকতে পারে না, যার একটা কারণ নেই। বস্তু ও ব্যাপারসম্বের মধ্যে মিথজ্মিরর অসীম শ্ভ্খলমালাটিতে একটি গ্রন্ত্পন্ণ গ্রন্থি হল কারণগত সংযোগ।

কারণগত সংযোগ বিষয়গত, অর্থাৎ, খোদ বছুজগতের ব্যাপারগর্নলতেই তা সহজাত। তার প্রধান বৈশিষট্য এই যে বিশেষ কোনো কোনো অবস্থায়, একটি নির্দিষ্ট কারণের ফলে অবশাদ্ভাবীর্পে ও অদ্রান্তভাবে একটি নির্দিষ্ট কার্য ঘটবে। যেমন, এক খণ্ড লোহা উত্তপ্ত করার ফলে সেটি সম্প্রসারিত হতে বাধ্য, কিন্তু সেই উত্তাপ তাকে, ধর্ন, সোনায় পরিণত করতে পারে না। শস্যের একটা দানা যদি উপযাক্ত জমিতে পড়ে, তা হলে যথোপযাক্ত অবস্থায় সেটি থেকে জন্মায় একটি শস্যের চারা, অন্য কোনো উদ্ভিদ কখনোই নয়।

কারণগত সংযোগের একটি প্রধান বৈশিষ্টা হল কালে তার কঠোর অন্ক্রম: যে ব্যাপারটি একটি কারণ হয়ে ওঠে সেটি সর্বদাই কার্যের প্রবিগামী হয়, কার্য কখনোই সেই ব্যাপারটির আগে অথবা তার সঙ্গে যুগপংভাবে ঘটতে পারে না, সব সময়েই ঘটে কিছুটা পরে। কিন্তু কালে পূর্ব গামিতা একটি ব্যাপারকে কারণ হিসেবে গণ্য করার একটা আবশ্যিক কিন্তু অ-পর্যাপ্ত শর্ত। একটি ব্যাপারের পূর্ব গামী সব কিছুই তার কারণ হিসেবে কাজ করে না।

বিজ্ঞান যখন যথেণ্ট বিকশিত ছিল না, এবং বৈজ্ঞানিক জ্ঞান যখন অধিকাংশ মান্ব্ৰের নাগালের বাইরে ছিল, তখন লোকে কালে অন্ক্রম থেকে কারণগত সংযোগগন্লিকে আলাদা করে ব্রুতে প্রায়শই অপারগ হত। সেটাই ছিল কুসংস্কার আর প্র্রিত্রে কৃত ধারণাগ্রনির অন্যতম উৎস, যার জেরগন্লি এখনও টিকে আছে কোনো না কোনো র্পে।

একমাত্র মানবিক কর্মপ্রয়োগই কার্য-কারণ সংযোগ সদ্বন্ধে এক সঠিক জ্ঞানের নিরামক মানদক্ত, তা সাহায্য করে, বিশেষত, কালে একটি সরল অন্কুদ্রম থেকে একটি কারণগত সংযোগের পার্থক্যানর্ণর করতে। কারণগত সংযোগ সদ্বন্ধে জ্ঞানও মানবিক কর্মপ্রয়োগের পক্ষে, বৈজ্ঞানিক প্র্বাভাসদানের পক্ষে, বাস্তবের প্রক্রিয়াসমূহকে প্রভাবিত করা ও সেগ্রালিকে মান্ব্রের প্রয়োজন মতো দিকে চালিত করার পক্ষে অত্যন্ত গ্রহুত্বর্ণ।

একটি কারণগত সম্পর্ক বিবেচনা করার সময়ে মনে রাখা দরকার যে কারণগর্বলি বাহ্যিক ও আভ্যন্তরিক উভয়বিধ হতে পারে। একটি বন্তুর পরিবর্তনের আভ্যন্তরিক কারণগর্বলির মূল নিহিত থাকে খোদ বন্তুটিরই প্রকৃতির মধ্যে, সেটি তার দিকগর্বলির এক মিথজিয়া। বাহ্যিক কারণগর্বলির চেয়ে আভ্যন্তরিক

15\*

কারণগর্নল অধিকতর গ্রুর্ত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করে। যেমন, যে কোনো সমাজবিপ্লবের আভ্যন্তরিক কারণ হল দেশের এক নিদিভি উৎপাদন-প্রণালীর উৎপাদিকা শক্তিসমূহ ও উৎপাদন-সম্পর্কের মধ্যে বিরোধ, কোনো বাহ্যিক অভিঘাত নয়।

একটি কারণ যখন বাহ্যিক হয়, তখন কার্যটি হয় সেই কারণ ও সেটি যার উপরে ক্রিয়া করে সেই ব্যাপারটার মধ্যে মিথজ্ফিয়ার ফল, যার ফলে একই কারণ বিভিন্ন কার্যের উদ্ভব ঘটাতে পারে। যেমন, স্থাকিরণের প্রভাবে বরফ গলবে, একটি উদ্ভিদ কার্বন ডাই-অক্সাইড আত্মস্থ করে বেড়ে উঠবে, একজন মানুষের চামড়া রোদে-পোড়া হবে, এবং তার দেহে ঘটবে জটিল সব শারীরবৃত্তীয় প্রক্রিয়া। বিভিন্ন কারণের ফলে একই কার্য ঘটে, এমনও হতে পারে। যেমন, মন্দ ফসল হতে পারে খরার দর্ন, অথবা চাষ-আবাদের ব্রুটির দর্বন: ফসলের বেঠিক আবর্তন, খারাপ বীজ ব্যবহার, ফসল চাষের সময় ঠিকমতো না বাছা, ইত্যাদি। তাই, বিভিন্ন বস্তুর অথবা একই বস্তুর বিভিন্ন দিকের, অথবা উভয়েরই মিথজ্ফিয়ার দ্বারা অর্থাৎ, আভ্যন্তরিক ও বাহ্যিক কারণগর্বালর সম্মিলনের দ্বারা একটি ব্যাপার সংঘটিত হতে পারে।

কার্য-কারণ সংযোগের অন্যতম বৈশিষ্ট্যস্ক লক্ষণ এই যে কার্য ও কারণ স্থান পরিবর্তন করতে পারে। যে ঘটনাটি এক ক্ষেত্রে একটি কার্য, সেটি আরেক ক্ষেত্রে অন্য কোনো সময়ে একটি কারণ হতে পারে। যেমন, নির্দিষ্ট জলবায়্বর অবস্থার একটি কার্য হয়েও বৃষ্টি ভালো ফসলের কারণও হতে পারে, এবং ভালো ফলন নিজে অর্থনীতিতে উন্নতির কারণ হতে পারে, ইত্যাদি।

সমস্ত ব্যাপারের, বিশেষত জটিল ব্যাপারগর্নার, বহর কারণ থাকে। কিন্তু গ্রুর্ছে কারণগর্নার পার্থক্য থাকে। কারণগর্নাল বর্নিয়াদি (নিয়ামক) ও "অ-বর্নিয়াদি, সাধারণ ও আশ্র হতে পারে। এই সমস্তের ভিতর থেকে বর্নিয়াদি, নিয়ামক কারণগর্নাল আলাদা করে বেছে নেওয়া খ্রবই গ্রুর্ছপূর্ণ, এই কথাটা মনে রেখে যে বর্নিয়াদি কারণগর্নাল সাধারণত আভ্যন্তরিক। বৈজ্ঞানিক অবধারণা ও বৈপ্লাবিক কর্মপ্রয়াগের পক্ষে সেগর্নার প্রতিপাদন অত্যন্ত গ্রুর্ছপূর্ণ।

কার্য-কারণ সম্বন্ধের দ্বান্দ্রিক-বস্থুবাদী মতবাদ বিশ্ব দ্বিভিজির দিক দিয়ে বিরাট গ্রন্ত্বপূর্ণ। উদ্দেশ্যের ভাববাদী ও ধর্মার মতবাদের তা বিপরীত। ধর্ম দাবি করে যে প্রথিবীতে সব কিছ্রই একটা উদ্দেশ্য আছে, প্রথিবী একজন 'স্রুন্টার' দ্বারা তৈরি বলে। এঙ্গেলসের কথার, পরমকারণবাদ অন্যায়ী, 'বিড়ালগর্নল স্ভ হয়েছিল ই'দ্ররকে খাওয়ার জন্য, ই'দ্রররা স্ভ হয়েছিল বিড়াল-কর্তৃক ভুক্ত হওয়ার জন্য, এবং সমগ্র প্রকৃতি স্ভ হয়েছিল স্রুন্টার বিজ্ঞতার প্রমাণ দেওয়ার জন্য'।\*

নিজেদের অভিমত সমর্থন করার জন্য, ধর্মের ভাবাদশ্বাদীরা বিশেষভাবে সচেতন প্রকৃতির

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, p. 25.

প্রসঙ্গেল্পেখ করেন, যেখানে জীবন্ত জীবসত্তাগন্নি আর তাদের অন্তিছের অবস্থার মধ্যেকার সনুসংগতি সত্যিই বিস্ময়কর, এবং যেখানে উদ্ভিদ ও প্রাণীর গঠনকাঠামো প্রায় ব্রুটিহীন। কিন্তু জীববিদ্যা দেখিয়েছে যে জীবাঙ্গগন্নির আপেক্ষিক উৎকর্ষ গড়ে উঠেছে দীর্ঘকালীন ক্রমবিকাশের মধ্য দিয়ে, পরিবেশের সঙ্গে তাদের মিথিক্রিয়া, প্রাকৃতিক নির্বাচন ও অন্যান্য জীববিদ্যাগত নির্মের ফলে।

প্রকৃতিতে সব কিছ্বই চলে প্রাকৃতিক, বিষয়গত নিয়ম অনুযায়ী, বিশেষত ব্যাপারসমূহের কারণগত নির্ভরশীলতা অনুযায়ী। লক্ষ্য দেখা দেয় একমাত্র সেখানেই, যেখানে মানুষ, ব্যক্ষিমন্তাপূর্ণ জীব, ক্রিয়া করতে শ্রুর করে, অর্থাৎ, সমাজবিকাশের ধারায়। কিন্তু লোকে নিজেদের সামনে বিভিন্ন লক্ষ্য নির্ধারণ করলেও, সমাজবিকাশের বিষয়গত, কারণগত ও নিয়ম-শাসিত চরিত্র তাতে বাতিল হয়ে যায় না।

কার্য-কারণ সংযোগ সার্বিক। কিন্তু বাস্তবের সমস্ত বহু বিধ সংযোগ তার মধ্যে সীমাবদ্ধ নয়, কেননা লেনিন যেমন দেখিয়েছেন, তা হল সার্বিক সংযোগের একটি ক্ষ্মুদ্র অংশ মাত্র। প্রথিবীতে কারণগত সংযোগগর্মালর জটিল জালের মধ্যে আবশ্যিক ও আক্ষ্মিক (আপতিক) সংযোগগর্মাল সবচেয়ে গ্রুর্ত্বপূর্ণ। এগর্মালর দিকে ভালোভাবে দ্রিউপাত করা যাক।

## ৫। আবশ্যিকতা ও আকিষ্মিকতা

আবিশ্যকতার ধারণাটি গঠিত কার্য-কারণ সম্বন্ধের 
অধিকতর অধ্যয়নের ভিত্তিতে, বিশেষত, কার্য-কারণ 
সম্বন্ধের আবিশ্যক চরিত্রের স্পন্টীকরণের মধ্য দিয়ে। 
সেই জন্য আবিশ্যকতাকে কখনও কখনও কার্য-কারণ 
সম্বন্ধের সঙ্গে একাল্ম করা হয়। কিন্তু আবিশ্যকতা ও 
কার্য-কারণ সম্বন্ধের ভিন্ন ভিন্ন ধারণা, কার্য-কারণ 
সম্বন্ধের ধারণায় প্রতিফলিত হয় সন্তার কোনো কোনো 
রন্পের অন্যান্য রন্পের দ্বারা নির্ধারণ, পক্ষান্তরে 
আবিশ্যকতার ধারণায় প্রতিফলিত হয় উপযন্ত অবস্থায় 
নির্দিণ্ট কতকগ্নলি সংযোগ ও গ্রণ-ধর্মের অবশ্যম্ভাবী 
আাল্যপ্রকাশ।

গ্র্ণ-ধর্ম ও সংযোগগ্র্লিকে আবশ্যিক বলা হয় তথন, যখন সেগ্র্লির অস্তিছের কারণ সেগ্র্লিরই মধ্যে নিহিত থাকে, এবং যখন সেগ্র্লি নির্ধারিত হয় একটি ব্যাপার গঠনকারী উপাদানগ্র্লির আন্তর চরিত্রের দ্বারা; আর যে সমস্ত গ্র্ণ-ধর্ম ও সংযোগের কারণগ্র্লি তাদের বহিঃস্থ থাকে, অর্থাৎ যেগ্র্লি বাহ্যিক অবস্থার দ্বারা নির্ধারিত হয়, সেগ্র্লি আপতিক বা আক্ষিমক বলে পরিচিত। আবশ্যিক গ্র্ণ-ধর্ম ও সংযোগগ্র্লি নির্দিষ্ট কতকগ্র্লি অবস্থায় অবশ্যম্ভাবীর্পেই ঘটে, পক্ষান্তরে আক্ষিমক গ্র্ণ-ধর্ম ও সংযোগগ্র্লি অবশ্যম্ভাবী নয়, সেগ্র্লি ঘটতেও পারে, নাও ঘটতে পারে।

যেমন, অন্ত্রত অকস্থা দ্রে করাটা একটা আবশ্যিকতা, তা উন্তূত হয় সদ্য-স্বাধীন সমাজগর্নার, বিশেষত যারা সমাজতান্ত্রিক অভিমুখীনতা বৈছে
নিয়েছে তাদের নিয়ম-শাসিত বিকাশ থেকে। জনগণের
ক্রমবর্ধমান সামাজিক-রাজনৈতিক ঐক্য, এক বিপ্লবী
অগ্রবাহিনী কর্তৃক সমাজ পরিচালনা, এবং জনসাধারণের
ক্রমবর্ধমান সামাজিক সক্রিয়তা দিয়ে তা নির্ধারিত হয়।
কিন্তু সেই আবশ্যিকতা বাস্তবায়নের সময়ে নানান
দুঘটনা ঘটতে পারে। যেমন, জলবার্বর প্রতিকূল অবস্থা
কোনো কোনো অঞ্চলে কৃষির উপরে প্রতিকূল
প্রভাব বিস্তার করতে পারে, পক্ষান্তরে খনিজ পদার্থের
সমৃদ্ধ সঞ্চয়ভাণ্ডার আবিষ্কার একটি অঞ্চলের, এমন
কি গোটা দেশের বিকাশের জোরালো প্রেরণা দিতে
পারে।

যে দেশ বিকাশের সমাজতান্ত্রিক পথ বেছে নিয়েছে, সেখানে ব্যাপক জনসাধারণের বির্ধিত গঠনমূলক ক্রিয়াকলাপ ও উদ্যোগ এক নিয়ম-শাসিত আবিশ্যিকতা। শ্রমজীবী জনগণ উৎপাদন বাড়ানো ও শ্রম উৎপাদনশীলতা বাড়ানোর জন্য, তাদের সমাজের ও জনগণের কল্যাণে উৎপাদনের নতুন ও আরও কার্যকর সব র্প প্রবর্তন করার জন্য নিজেদের প্রচেষ্টা তীর করতে বাধ্য। কিন্তু যে উদ্যোগটিতে একটি বিশেষ আন্দোলন আরক্ষ হয় এবং যে ব্যক্তি তার স্ত্রপাত করে, তারা আপতিক ব্যাপার, কেননা আন্দোলনটা অন্য কেউও চাল্ফ করতে পারত।

বিষয়গত প্থিবীতে ব্যাপারসম্হের বিকাশের অবশ্যস্ভাবী শক্তি হিসেবে আবশ্যিকতারই সর্বময় কর্তৃত্ব, তা উদ্ভূত হয় ব্যাপারসম্হের অস্তঃসার থেকে এবং নির্ধারিত হয় সেগ্রালর সমগ্র প্রবিতা বিকাশ ও মিথান্দ্রিয়ার দ্বারা। আবিশ্যিকতা, এই মূল প্রত্যায়ীট প্রাকৃতিক ও সামাজিক বিকাশের নিরম-শাসিত চরিত্রকে প্রকাশ করে।

এখানে উল্লেখযোগ্য যে আকস্মিক ঘটনাগ্র্নালর,
ঠিক আবশ্যিক ঘটনাগ্র্নালর মতোই, নিজস্ব কারণ
থাকে। এমন মনে করা ভুল হবে যে আকস্মিকতা আর
কারণহীনতা একই জিনিস। কারণহীন কোনো ঘটনা
আদৌ নেই। আবশ্যিকতার মতোই, আকস্মিকতাও
বিষয়গত, এবং তার কারণগ্র্নাল আমরা জানি কি না
তার উপরে তার অস্তিত্ব নিভর্ব করে না। আকস্মিকতার
বিষয়গত চরিত্র অস্বীকার করলে সামাজিক ইতিহাস ও
একক মানবিক অস্বিত্বরে একটা নিয়তিম্বলক,
অতীশ্রিয় চরিত্ব দেওয়ার প্রবণতা দেখা দেয়।

সেই সঙ্গে, আকস্মিকতা হল আপেক্ষিক। এমন কোনো ব্যাপার নেই যা সব দিক দিয়েই আপতিক এবং আবিশ্যিকতার সঙ্গে সংযুক্ত নয়। একটি ব্যাপার আকস্মিক একমাত্র একটি নির্দিষ্ট নিয়ম-শাসিত সংযোগের সঙ্গে সম্পর্কিতর্পে, পক্ষান্তরে আরেকটি সংযোগে সেই একই ব্যাপারটি আবিশ্যিক হতে পারে। যেমন, বৈজ্ঞানিক বিকাশের সামগ্রিক ধারার অবস্থান থেকে এটা শুধু একটা আপতিক ব্যাপার যে একজন বিশেষ বিজ্ঞানী কোনো আবিষ্কার করেছেন, কিন্তু খোদ আবিষ্কারটা হল উৎপাদিকা শক্তিগ্রাল বিকাশের যে বিশেষ স্তরে গিয়ে পেণছৈছে, খোদ বিজ্ঞানের যে অগ্রগতি হয়েছে তারই আবিশ্যিক ফল।

আকস্মিকতা প্রায়শই ঘটে থাকে দ্বই বা ততোধিক সংযোগের সিন্ধস্থলে। দ্ভান্তস্বর্প, ঝড়ের তাণ্ডবে পড়ে-যাওয়া একটি গাছের কথা ধর্ন। গাছটির জীবনে প্রবল বায়্ব একটা আকস্মিক ঘটনা, কেননা গাছটির জীবন ও ব্দির অন্তঃসার থেকে অবশ্যস্তাবীর্পে তা উদ্ভূত হয় না। কিন্তু আবহাওয়াগত বিষয়গ্রলির সঙ্গে সম্পর্কিতর্পে, বায়্ব একটা আর্বাশ্যক ব্যাপার, কেননা তা হল স্বনির্দিন্ট আবহাওয়াগত নিয়মগ্রলির ক্রিয়ার ফল। আকস্মিক ঘটনাটা ঘটেছিল সেই বিন্দর্তে যেখানে দ্বটি আর্বাশ্যক প্রক্রিয়া — একটি গাছের জীবন ও বায়্বর উদ্ভব — মিলিত হয়েছিল। এই ক্ষেত্রে শ্বধ্ব বায়্বই গাছটির পক্ষে আপতিক নয়, বরং যে গাছটি ঘটনালমে বায়্বর পথে রয়েছে সেটিও বায়্বর পক্ষে সমানভাবেই আপতিক।

তাই, আকস্মিকতা হল একটি নিদির্ছি ব্যাপার বা প্রক্রিয়ার সঙ্গে সম্পর্কিতর,পে বাহ্যিক একটা কিছ্ম, এবং ফলত, সেই ব্যাপার বা প্রক্রিয়াটির পক্ষে তা সম্ভব কিন্তু অবশ্যম্ভাবী নয়, এবং তা ঘটতে পারে, নাও ঘটতে পারে।

আবিশ্যকতা ও আকস্মিকতা ঘনিষ্ঠভাবে আন্তঃসংযুক্ত। এই সংযোগ মুখ্যত বোঝার যে একই
ব্যাপার এক দিক দিয়ে একটা আবিশ্যকতা হিসেবে
এবং আরেক দিক দিয়ে একটা আবিশ্যকতা হিসেবে
আত্মপ্রকাশ করে। কিন্তু এই সংযোগের প্রসঙ্গে আরও
কিছু বলার আছে। এঙ্গেলস লিখেছেন, আকস্মিকতা
হল পরস্পরসম্পর্কের শুখু একটি মের্প্রান্ত, তার অপর
মের্প্রান্তিটিকে বলা হয় আবিশ্যকতা।

বস্তুতপক্ষে, আবশ্যিকতা সর্বদাই প্রকাশ পায় ও পথ করে নেয় স্থিতিশীল ও প্রনঃসংঘটনশীল একটা কিছ্র হিসেবে আপতনের একটা প্রঞ্জের মধ্য দিয়ে। দৃষ্টান্তস্বর্প, সমাজবিকাশ হল বহর্বিধ আকাজ্ফা, লক্ষ্য ও মেজাজ-বিশিষ্ট অসংখ্য ব্যক্তিমান্ব্রের ক্রিয়াকলাপের যোগফল। এই সমস্ত আকাজ্ফা-প্রয়াস পরস্পরবিজড়িত ও সংঘৃষ্ট হয়, শেষ পর্যন্ত তার ফলে ঘটে বিকাশের একটা নিদিষ্ট ধারা, যা কঠোরভাবে আবশ্যিক।

আপতনগর্নল সর্বদাই আবিশ্যকতার সহগামী হয় ও তাকে পরিপ্রেণ করে এবং তাই ইতিহাসে নির্দিষ্ট একটা ভূমিকা পালন করে। সেই জন্যই, সমাজবিকাশের একই নিরম বিভিন্ন দেশে ও কালপর্বে বিশেষ বিশেষ র্প ধারণ করে এবং অভ্যুতভাবে কাজ করে। মার্কস্বলেছেন, আবিশ্যকতা ছাড়া আর কিছ্র যদি না থাকত, এবং আকস্মিকতা কোনো ভূমিকা না পালন করত, তাহলে ইতিহাসের একটা অতীন্দির চরিত্র থাকত।

এ থেকে এই দাঁড়ায় যে আবশ্যিকতা আকস্মিকতার মধ্য দিয়ে বাস্তবায়িত হতে পারে, আকস্মিকতা আবশ্যিকতাকে শ্বধ্ব যে পরিপ্রেণ করে তাই নয়, তার বহিঃপ্রকাশের একটি র্পও বটে, এবং আবশ্যিকতা ও আকস্মিকতার দ্বান্দ্বিকতা বোঝার জন্য এটা গ্রুর্তৃপূর্ণ। যেমন, সমাজবিপ্রবর্গনি ও নিয়ম-শাসিত অন্য সামাজিক ব্যাপারগ্রনি বহর আপতিক অবস্থার সঙ্গে যর্ক্ত, যেমন বিভিন্ন ঘটনার স্থান ও কাল, সেগর্নির অংশগ্রাহীরা, ইত্যাদি। এই অবস্থাগন্দি ঐতিহাসিক বিকাশের সঙ্গে সম্পর্কিতর্পে আপতিক, কিন্তু ঠিক এগন্দির মধ্য দিয়েই আবশ্যিক প্রক্রিয়াগন্দি ঘটে থাকে।

সমাজতান্দ্রিক সমাজে, সমাজবিকাশ যেখানে একটা সন্বম প্রক্রিয়া, সেখানে অনন্ত্রল অবস্থা গড়ে ওঠে, যার ফলে অবাঞ্ছিত আপতনগর্নালর অবাধ ঘটনশীলতা লক্ষণীয়ভাবে সীমিত করা সম্ভব হয়। যেমন, চাষ-আবাদের বৈজ্ঞানিক কর্মপ্রণালী প্রবর্তন, জমির উন্নয়ন ও অন্যান্য ব্যবস্থা বিভিন্ন অঞ্চলে ও গোটা দেশে কৃষি উৎপাদনের উপরে জলবায়ন্ত্র খামখেয়ালের প্রতিকূল ফল-প্রভাব অনেকখানি সীমিত করে।

একটি মার্কসবাদী-লেনিনবাদী পার্টির দ্বারা পরিচালিত সচেতন ও উদ্দেশ্যপূর্ণ মার্নাবক ক্রিয়াকলাপ আকস্মিক ঘটনাগর্নলির ভূমিকাকে প্রচণ্ডভাবে সীমিত করে। কিন্তু এমন কি সমাজতান্ত্রিক নির্মাণকর্মের অবস্থাতেও সেগর্নলি ঘটতে পারে। দ্টোন্তস্বর্প, অর্থনীতিতে, উৎপাদনের কোনো কোনো শাখা বিভিন্ন বাহ্যিক কারণে পিছিয়ে পড়তে পারে, কোনো কোনো উদ্যোগ তাদের পরিকল্পনা প্রণ করতে অপারগ হতে পারে, ইত্যাদি।

মার্ক সবাদ-লেনিনবাদ মান্বকে শিক্ষা দেয় আপতনগর্বলকে উপেক্ষা না করে অধ্যয়ন করতে, এক দিকে, প্রতিকূল আপতনগর্বল দ্রদ্ভিটতে দেখতে পাওয়া, রোধ করা বা সীমিত করার উদ্দেশ্যে, এবং অন্য দিকে, ইতিবাচক আপতনগর্বলর সদ্ব্যবহার করার উদ্দেশ্যে। প্থিবীতে চলমান প্রক্রিয়াসমূহ সম্বন্ধে এক
বিজ্ঞানসম্মত দ্ভিউজি গ্রহণ করা, সেগর্নালর
সমান্বতিতাগর্নাল বোঝা এবং, বিষয়গত নিয়মগর্নাল
সম্বন্ধে জ্ঞানের ভিত্তিতে, প্রাকৃতিক ও সামাজিক
প্রক্রিয়াসমূহ নিয়ন্ত্রণ করা গ্রুর্প্র্ণ।

আবশ্যিকতা সর্বদাই নিজেকে প্রকাশ করে নিদিশ্টি বিষয়গত অবস্থায়। কিন্তু এই অবস্থাগন্নল বদলায়, এবং আবশ্যিকতাও তদন্যায়ী পরিবর্তিত ও বিকশিত হয়। আবশ্যিকতা কখনও প্ররো-তৈরি রুপে আত্মপ্রকাশ করে না, বরং প্রথমে থাকে একটা সম্ভাবনা হিসেবে, যা একমাত্র অন্তুক্ত অবস্থাতেই বাস্তবে পরিণত হয়।

#### ७। সম্ভাবনা ও বাস্তব

প্থিবীতে বিদ্যমান বিভিন্ন বস্তু ও প্রক্রিয়ার উদ্ভব ঘটে প্রাকৃতিক আবিশ্যকতার দর্ন, যখন সেগ্নলির আত্মপ্রকাশের নির্দিষ্ট প্রশির্ত, কারণ ও অবস্থা রূপ পরিগ্রহ করে। যথাকালে, বিকাশ এমন একটা জায়গায় গিয়ে পে'ছিয়, যখন নতুন বস্তু বা প্রক্রিয়া তখন পর্যন্ত আত্মপ্রকাশ করে নি, অথচ তার আত্মপ্রকাশের অবস্থাগ্নলি ইতিমধ্যেই গড়ে উঠেছে, সেটাকে প্রস্তুত করেছে প্রবিত্তী বিকাশ।

নতুন কোনো কিছ্বর আত্মপ্রকাশের জন্য ম্ল প্রশর্তগ্রনি, কারণ ও অবস্থাগ্রনির অস্তিত্বকে বলা হয় সম্ভাবনা। সম্ভাবনার ম্ল প্রত্যয়টিতে প্রতিফলিত হয় বাস্তবের বিকাশে এক বিষয়গত প্রবণতা। বাস্তবের ধারণাটি ব্যাপক ও সংকীর্ণ উভয় অর্থেই ব্যবহৃত হয়। ব্যাপক অর্থে তা বোঝায় বিষয়গত প্রথিবীতে বিদ্যমান সব কিছ্মকে, এবং সংকীর্ণ অর্থে তা বোঝায় এক সাধিত, রুপায়িত সম্ভাবনাকে।

সম্ভাবনা ও বাস্তব পরস্পরের সঙ্গে ঘনিষ্ঠভাবে সংযাক্ত। সম্ভাবনার জন্ম হয় বাস্তবের বিকাশের দ্বারা, এবং বাস্তবকে প্রস্তুত করে সম্ভাবনা। তাই, তাদের একটিকে অপর্রাট থেকে পৃথিক করা উচিত নয়।

কর্ম প্রয়োগে, বাস্তব থেকে সম্ভাবনাকে বিচ্ছিন্ন করার ফলে অবাস্তব সম্ভাবনাগর্নল সম্বন্ধে বিমূর্ত আলোচনা দেখা দেয়, কেননা সত্যিকার সম্ভাবনা বাস্তবের সঙ্গে সর্বদাই সংযুক্ত ও তা বাস্তব-সঞ্জাত। অন্য দিকে, সম্ভাবনা থেকে বাস্তবকে বিচ্ছিন্ন করলে যা নতুন তার জন্য অনুভূতিটাকে ভোঁতা করে ফেলা হয় এবং প্রেক্ষিত নন্ট হয়ে যায়।

সম্ভাবনা ও বাস্তবকে পরস্পরের সঙ্গে একাত্ম করে দেখাও উচিত নয়, কেননা এক সপিল, প্রায়শই দ্বর্হ ও দীর্ঘ প্রিকয়ার দ্বারা সেগর্বাল পৃথক, সেই প্রক্রিয়া চলাকালে প্রথমোক্তাটি শেষোক্তাটিতে পরিণত হয়। দ্টান্তস্বর্প, সামাজিক জীবনে, সম্ভাবনাকে বাস্তবে পরিণত করার জন্য নিবিড় প্রচেণ্টা দরকার হয় এবং বহুবিধ সামাজিক শক্তির সংগ্রামের সঙ্গে তা য্তুভ। কর্মপ্রয়োগে, সম্ভাবনা ও বাস্তবের ঐকাত্মতার ফলে আত্মসম্ভূণ্টি দেখা দেয় এবং প্রথমোক্তাটকৈ শেষোক্তাটতে পরিণত করার লক্ষ্য নিয়ে ব্যাপক জনসাধারণ যে কাজ করে, তাতে উৎসাহহীনতা ঘটতে পারে।

বিমৃত্ ও প্রকৃত সম্ভাবনার মধ্যে প্রভেদনির্ণয় করা উচিত। একটি সম্ভাবনা তখনই বাস্তব যখন সেটির রুপায়ণের সমস্ত অবস্থা গড়ে উঠেছে। একটি সম্ভাবনা যখন প্রকৃতি ও সমাজের নিয়মের সঙ্গে সামঞ্জস্যপূর্ণ হয়, এই নিয়মগ্রনিকে খণ্ডন না করে, অথচ সেটিকে বাস্তবে পরিণত করার আবশ্যিক অবস্থার যখন পর্যন্ত অভাব আছে, তখন সেটি একটি বিমৃত্ সম্ভাবনা।

একটি বিমৃত সম্ভাবনা প্রকৃত হয়ে ওঠে তখন, যখন এই অবস্থাগৃলি গড়ে ওঠে। যেমন, ১৮শ শতাব্দীর শেষ দিক ও ১৯শ শতাব্দীর গোড়ার দিকের ইউটোপীয় সমাজতন্ত্রীরা সমাজতন্ত্রে উত্তরণের যে সম্ভাবনার স্বপ্ন দেখেছিলেন তা বিমৃত ছিল, কেননা তখনও পর্যন্ত অবস্থা তার জন্য পরিপক্ষ হয় নি। আমাদের যুগে সেই সম্ভাবনা একটা প্রকৃত সম্ভাবনা হয়ে উঠেছে, এবং প্রিবীর উল্লেখযোগ্য একটা অংশে তা ইতিমধ্যেই বাস্তবে রুপায়িত হয়েছে।

বিমর্ত সম্ভাবনাগর্বলির বাস্তবায়নের সম্ভাব্যতা বিভিন্ন প্রকার। কিছু কিছু বিমর্ত সম্ভাবনা বাস্তবায়িত হওয়া এত সর্দরে যে সেগর্বলি অসম্ভাব্যতার পর্যায়ে পড়ে। তা হলেও বিমর্ত সম্ভাবনাকে অসম্ভাব্যতার সঙ্গে সম্পর্বরিপে একাদ্ম করা উচিত নয়, কেননা অসম্ভাব্যতা প্রকৃতি ও সমাজের নিয়মগর্বলির বিরোধী এবং কখনোই বাস্তবে পরিণত হতে পারে না।

বিম্ত ও প্রকৃত সম্ভাবনার মধ্যে প্রভেদ সারগত, কিন্তু আপেক্ষিক। বহু বিম্ত সম্ভাবনা প্রকৃত সম্ভাবনায় পরিবর্তিত হওয়ার বিভিন্ন পর্যায়ে রয়েছে। ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপের কথা বলতে গেলে, প্রকৃত সম্ভাবনাগ্র্বলির দিকেই মুখ্যত দিকস্থিতি নির্ণয় করা উচিত। এখানে এই কথাটা মনে রাখা দরকার যে প্রকৃত সম্ভাবনাগ্র্বলির সাধনযোগ্যতার পার্থক্য থাকতে পারে: এগ্র্বলির কোনো কোনোটি অন্যগ্র্বলির তুলনায় বাস্তবায়নের কাছাকাছি হতে পারে।

প্রকৃতিতে, শ্বধ্ব বিষয়গত অবস্থাই সম্ভাবনাকে বাস্তবে পরিণত করার পক্ষে যথেগট। যেমন, একটি ব্বনো উদ্ভিদের বাজ প্রয়োজনীয় উত্তাপ ও আর্দ্রতাবিশিণ্ট জমিতে পড়লেই অংকুরিত হবে। সমাজজীবনে, যেখানে চৈতন্য ও ইচ্ছার্শাক্ত-বিশিণ্ট মান্ব্র্য কিরা করে, সেখানে সম্ভাবনা বাস্তবে পরিণত হয় ভিন্নভাবে। প্রক্রিয়াটি এখানে স্বতঃক্রিয় নয়, সচেতন মানবিক ক্রিয়াকলাপের ফল। সেই জন্য সম্ভাবনাকে বাস্তবে পরিণত করার জন্য শ্বধ্ব বিষয়গত অবস্থাই যথেগ্ট নয়, বিষয়গত অবস্থাই যথেগ্ট নয়, বিষয়গত অবস্থারও দরকার হয়: র্পান্তরগ্রন্লির প্রয়োজনীয়তা সম্বন্ধে সচেতনতা, সেগ্রন্লির জন্য কাজ করার দৃঢ়সংকল্প, জনগণের সংগঠন, সংগ্লিণ্ট শ্রেণীগ্রন্লির সংগঠন, পার্টি, ইত্যাদি।

বিপরীত প্রবণতা ও শক্তিগ্নলির অস্তিম্বজনিত বহুর্বিধ সম্ভাবনার যুগপং আত্মপ্রকাশ-হেতু, সচেতন মানবিক ক্রিয়াকলাপের উপরে সম্ভাবনাকে বাস্তবে পরিণত করার নির্ভরশীলতা আরও বেশি গ্রহুম্প্রণ । এই সম্ভাবনাগ্রলির কোন কোনটি বাস্তবায়িত হবে, তা অনেকাংশে নির্ভর করে এই শক্তিগ্রলির ক্রিয়াকলাপের উপরে, তাদের মধ্যে সংগ্রামের পরিণতির উপরে। দ্ভীন্তস্বর্প, আমাদের কালে তাপ-পারমাণবিক বিশ্বযুদ্ধ রোধ করার সম্ভাবনা রয়েছে। কিন্তু আরও একটি সম্ভাবনাও আছে, সেই যুদ্ধ বেধে বাওয়ার সম্ভাবনা, কেননা সামারক-শিলপ সমাহার আর আগ্রাসী অভিসন্ধি-বিশিষ্ট সামাজ্যবাদের অন্তিম্ব এখনও রয়েছে। তাই, বিশ্বযুদ্ধ ঠেকানো অনেকখানি নির্ভার করে শান্তিকামী শক্তিগ্রালর সংগঠন, সংসত্তি ও সংকল্পের উপরে, অস্ত্র প্রতিযোগিতার বিরুদ্ধে, নতুন নতুন অতিবিধবংসী অস্ত্রের উৎপাদনের বিরুদ্ধে, সহজ-সম্পর্ক ও শান্তিপূর্ণ সহাবস্থানের জন্য তাদের সংগ্রামের পরিসর ও সাফল্যের উপরে।

পর্বিজ্ঞবাদের তুলনায় সমাজতন্ত্রের অন্যতম একটা স্ন্বিধা এই যে, সমাজজীবনের সর্বক্ষেত্রে প্রগতির জন্য শাধ্র গ্লেগতভাবে নতুন সম্ভাবনাই নয়, অতুলনীয়ভাবে অধিকতর সম্ভাবনা তার রয়েছে। এটা সমাজতন্ত্রের চরিত্রেরই দর্মন, যেখানে উৎপাদনের উপায়ের উপরে ব্যক্তিগত মালিকানা বিলম্প্ত হয়েছে এবং বৈষয়িক ম্লাগ্র্লির উৎপাদকরা হল মাল্ভ শ্রমজীবী জনগণ। সামাজিক-রাজনৈতিক ও ভাবাদর্শগত ঐক্যের দর্ম, সমাজতন্ত্রে প্রগতি সেখানকার সকল সদস্যের সমর্থনপর্ট। অবশ্য-প্রয়োজনীয় রুপান্তরগ্রেলিকে প্রতিরোধ করার মতো কোনো শ্রেণী বা অন্যান্য সংগঠিত শক্তি নেই। কিন্তু সমাজতান্ত্রিক সমাজেও, নতুন সম্ভাবনাগ্র্লি স্বতই বাস্তবায়িত হয় না, তার জন্য প্রচেন্টা ও সংগ্রাম দরকার হয়। অবশ্য তা শ্রেণী সংগ্রাম নয়, বরং যা কিছ্ন পশ্চাৎপদ, রক্ষণশীল

16—849

ও স্থান্ তার বিরুদ্ধে জনগণের ব্যাপকতম সংখ্যাগরিষ্ঠের সংগ্রাম। সেই জন্যই, সমাজতন্তে নতুনের রুপায়ণ বৈরম্লক সমাজগর্নলর তুলনায় প্রণতির ও বেশি সফল। প্রসঙ্গ ৯।

# দ্বান্দ্বিক বস্থুবাদের জ্ঞানতত্ত্ব

১। অবধারণা: মানবটৈতন্যে বাস্তবের প্রতিফলনের একটি প্রক্রিয়া

জগং জ্ঞের কিনা সেই প্রশ্নটি, মান্ব্রের চিন্তার সত্যকে অনুধাবন করার সামর্থ্যের প্রশ্নটি বিজ্ঞান ও কর্মপ্রয়োগের পক্ষে বিরাট গ্রুর্ত্বপূর্ণ। জগং ও তার বিকাশের নিরমগর্নল যদি জ্ঞের হয় এবং আমাদের জ্ঞান যদি বাস্তবের সঠিক প্রতিফলন হয়, তা হলে প্রকৃতি ও সমাজের জ্ঞাত শক্তিগ্রনিকে মানবজাতির সেবায় নিয়োজিত করা যায়।

মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শন এটা ধরে নেয় যে মান্য প্থিবীকে ও তার বিকাশের নিয়মগর্লা ব্রুতে পারে, এবং এই জ্ঞানকে সে ব্যবহার করতে পারে প্থিবীর বৈপ্লবিক র্পান্তরের জন্য। অবধারণার দ্বান্দ্রিক-বন্তুবাদী তত্ত্ব প্থিবী সম্বন্ধে মান্বের অবধারণার উপায় ও র্পগ্রিল এবং লন্ধ জ্ঞানের প্রয়োগগত ব্যবহার দেখিয়ে দেয়। এই তত্ত্বের মূল কথা হল এই প্রতিজ্ঞা যে বাহ্যিক জগং বিষয়়গতভাবে বিদ্যমান এবং মানবমনে তা প্রতিফলিত। তার মানে এই যে বাস্তবের বস্তু ও ব্যাপারসমূহে মান্ব্যের ইন্দ্রিয়গ্রনির উপরে একটা অভিঘাত স্টিট করে, জন্ম দেয় সংবেদন ও কল্পম্তির, যেগ্রনির ভিত্তিতে মান্ব প্রতায়গ্রনিকে বিশ্দ করে। বাহ্যিক জগং হল আমাদের সকল জ্ঞানের উৎস।

কিন্তু অবধারণার প্রক্রিরা পারিপাশ্বিক জগতের একটা অক্রিয় প্রতিফলন নয়। প্রকৃতি ও সমাজকে জনগণ সক্রিয়ভাবে রুপান্তরিত করে, আর এই সক্রিয়তা তাদের সামনে উপস্থিত করে বিভিন্ন সমস্যা, যেগার্লি সমাধানের জন্য প্রাকৃতিক ও সামাজিক নিয়মগার্লি সম্বন্ধে একটা জ্ঞান দরকার হয়। ফলত, অবধারণা হল বাস্তবের এক সক্রিয় ও উদ্দেশ্যপূর্ণ প্রতিফলন, তার অক্রিয় অনুধ্যান নয়।

মান্ব্যের অবধারণাকে দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদ দেখে
সমাজবিকাশের একটা ফল হিসেবে, মান্ত্র-কর্তৃক
পারিপাশ্বিক জগতের সফির রুপান্তরের ফল হিসেবে।
প্রকৃতি ও সমাজকে রুপান্তরিত করার উদ্দেশ্যে চালিত
মান্ব্যের বৈষয়িক ফিরাকলাপই অবধারণার ভিত্তি ও
লক্ষ্য। সর্বপ্রকার অবধারণা রুপ পরিগ্রহ করে
কর্মপ্রয়োগের মধ্যে, সন্মিলিত মানবশ্রমের মধ্যে।
ব্যক্তিমান্ত্র সমাজের মধ্যে থাকতে-থাকতে পৃথিবীকে
জানতে পারে এবং উৎপাদনের হাতিয়ারে বিধৃত, ভাষা,

বিজ্ঞান, সংস্কৃতি প্রভৃতিতে নথিবদ্ধ আ<mark>গেকা</mark>র প্রজন্মগ<sub>ন্</sub>লির সঞ্চিত অভিজ্ঞতাকে কাজে লাগায়।

মার্ক সবাদ-লেনিনবাদের প্রতিষ্ঠাতারা অবধারণার দ্বাদ্বিকতা উদ্ঘাটন করেছিলেন। দ্বাদ্বিক বস্তুবাদের অবস্থান থেকে, অবধারণা হল এক অন্তহীন প্রক্রিয়া, তার মধ্য দিয়ে মানবচিন্তা অধীতব্য বস্তুটির অন্তঃসারের কাছাকাছি এসে পেণছয়। এটা হল অজ্ঞতা থেকে জ্ঞানের দিকে, অসম্পর্ণ ও ব্রুটিপ্র্ণ জ্ঞান থেকে প্র্ণতর ও আরও ব্রুটিহীন জ্ঞানের দিকে একটা গতি। অচল-সেকেলে তত্ত্বগর্নালকে নতুন নতুন তত্ত্ব দিয়ে প্রতিস্থাপিত করে এবং প্রবনো সব তত্ত্ব ও প্রতিজ্ঞার বিশিষ্টতা নির্ণয় করে অবধারণা এগিয়ে চলে, বাস্তবের নতুন নতুন দিককে ব্যাখ্যা করে।

# ২। অবধারণার দ্বান্দ্বিকতা

অবধারণা শ্রন্থ থেকে শেষ পর্যস্ত এক দ্বান্দ্রিক প্রক্রিয়া, জীবস্ত প্রত্যক্ষণ থেকে বিমৃত্ চিন্তনের দিকে ও তার পরে কর্মপ্রয়োগের দিকে এক গতি। লেনিন লিখেছেন: 'জীবস্ত প্রত্যক্ষণ থেকে বিমৃত চিন্তন, এবং তা থেকে কর্মপ্রয়োগ — এই হল সত্য অবধারণার, বিষয়গতি বাস্তব অবধারণার দ্বান্দ্রিক পথ।'\*

ফলত, অবধারণার দুর্টি স্তর আছে: প্রথম, ইন্দ্রিয়জ

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 38, p. 171.

অবধারণা, বা জীবন্ত প্রত্যক্ষণ, এবং দ্বিতীয়, যুক্তিসহ অবধারণা, বা বিমুর্ত চিন্তন, যেখানে কর্মপ্রয়োগ হল অবধারণার ভিত্তি। এই দুটি স্তরের প্রত্যেকটিতে, অবধারণা পরিগ্রহ করে নিজম্ব সব মুর্ত রুপ। ইন্দ্রিয়জ অবধারণার তিনটি রুপ আছে: সংবেদন, প্রত্যক্ষণ ও কলপম্ভিত।

সংবেদনগুরলি হল মানুবের দ্বারা প্রিথবীর অন্বচিন্তনের প্রারম্ভিক রূপ। ইন্দ্রিয়গ্র্লির উপরে বস্তুসম্হের সাক্ষাৎ অভিঘাতের ফলে এটা দেখা দেয়, বস্তুসম্বের বিচিত্রতম গ্র্ণ-ধর্মের দ্বারা সেই ইন্দ্রিয়গ্র্লি প্রভাবিত হতে পারে। আমরা একটি বস্তুর কঠিনতা অন্বভব করতে পারি, ধ্বনি, রঙ, ইত্যাদি অন্বভব করতে পারি। বিভিন্ন বস্তু ও ব্যাপার ইন্দ্রিয়গ্নলির উপরে বিভিন্নভাবে ক্রিয়া করে। কোনো কোনো ক্ষেত্রে, ইন্দ্রিগ্রলি বস্তুসম্বের প্রত্যক্ষ সংস্পর্শে আসে, জন্ম দেয়, দ্ণ্টান্তস্বর্প, মিণ্টি, তেতো, টক, স্থিতিস্থাপক, কর্কশ, মস্ণ, প্রভৃতি সংবেদনের। অন্যান্য ক্ষেত্রে, আমরা একটি বস্তু অন,ভব করি দরে থেকে, যেমন ঘটে একটি বস্তুর দৃশাগত প্রতিরূপ গঠনের বেলায়, যথন তার প্রতিফলিত বা প্রতিসরিত আলোক চোখের অক্ষিপটের উপরে ক্রিয়া করে। কিন্তু ইন্দ্রিয়গর্বলির উপরে একটি বস্তুর অভিঘাত যাই হোক না কেন, সংবেদন হল সেগ্রলির উপরে ক্রিয়াশীল এক বাহ্যিক উত্তেজক পদার্থের ফল।

সংবেদন হল আমাদের সকল জ্ঞানের উৎস।

'একমাত্র সংবেদনের মধ্য দিয়ে ছাড়া, আমরা বস্তুর

র্পগর্নল সম্পর্কে অথবা গতির র্পগর্নল সম্পর্কে কিছ্ জানতে পারি না; সংবেদনগর্নল জাগ্রত হয় আমাদের ইন্দ্রিয়গ্নলির উপরে গতিস্থিত বস্তুর ক্রিয়ার দ্বারা।'\*

সংবেদনগ্বলি আমাদের জ্ঞানের উৎস কারণ সেগ্বলি হল বিষয়গত বাস্তবের বিষয়ীগত প্রতিরূপ। সংবেদনগ্বলি আধারে বিষয়ীগত, কেননা সেগ্বলির আত্মপ্রকাশ ইন্দিয়গ্বলির ক্রিয়ার সঙ্গে যুক্ত। একই সঙ্গে, সেগ্বলি আধেয়তে বিষয়গত, কেননা বস্তুসমহহের বিষয়গত গ্বল-ধর্মগ্বলিকে তা প্রতিফলিত করে। যেমন, বস্তুসমহের গন্ধ ও অন্যান্য গ্বল-ধর্ম প্রতিটি ব্যক্তি এককভাবে ও বিষয়ীগতভাবে অন্বভব করে। কিন্তু বিষয়ীগত প্রতিরূপটি বস্তুসমহের বিষয়গত প্রকৃতির অন্বসঙ্গী হয়। যেমন, একটি খাদ্যসামগ্রীর গন্ধ তার একটি বিষয়গত গ্বল-ধর্ম ক্রে।

সংবেদন হল বিষয়গতভাবে বিদ্যমান বাস্তবের সঠিক প্রতিফলন, বাহ্যিক প্রথিবীর বস্তু ও ব্যাপারসমূহ সম্পর্কে সেগর্নল আমাদের সঠিকভাবে জানায়।

প্রত্যক্ষণ হল ইন্দ্রিজ অবধারণার আরও জটিল একটি র্প। এগর্নল ইন্দ্রিসম্হের উপরে প্রত্যক্ষভাবে ক্রিয়াশীল বস্তুটিকৈ প্রতিফলিত করে তার সমগ্রতার। সাধারণত, আমাদের সংবেদনগর্নল একটি অপরটি থেকে

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 14, p. 302.

বিচ্ছিন্ন নয়, সেগর্নল একটা বিশেষ মিলিতর্প গঠন করে। যে কোনো বস্তু বিভিন্ন ইন্দিয়ের উপরে ক্রিয়া করে তার বিভিন্ন গর্ণ-ধর্মের দ্বারা, যেগর্নল খোদ সেই বস্তুটিরই অভ্যন্তরে ঘনিষ্ঠ ঐক্যের মধ্যে থাকে। একটি বস্তুর প্রত্যক্ষণ ঘটে পৃথক পৃথক সংবেদন একত্রে মিলে তার অখণ্ড প্রতির্পে পরিণত হওয়ার ফলে।

মান্ব আগে যা প্রত্যক্ষ করেছে সেটা তার স্মৃতিতে ধরে রাখতে পারে, এবং সেই বস্তুগর্ল যখন অন্পক্ষিত থাকে তখন সেগর্লর প্রতির্প প্রনর্পস্থাপন করতে পারে। যে বস্তুটি সেই বিশেষ ম্বহুতে ইন্দ্রিগর্লর উপরে ক্রিয়া করে না, সেটির এই ধরনের প্রনর্পস্থাপিত প্রতির্পকে বলা হয় কলপম্যুতি।

কলপম্তির্গাল সামান্যীকরণ সম্ভব করে তোলে, কেননা স্মৃতিধৃত বস্তুসম্হের প্রতির্প মান্রকে সক্ষম করে তোলে তুলনা করতে, সমান্তরাল টানতে ও বিম্ত্রি গঠন করতে, যেগর্বাল বস্তুসম্হের বৈশিষ্ট্যস্চক লক্ষণগর্বাল প্রকাশ করে। তাই, প্রত্যক্ষণগর্বাল যেখানে বস্তুসম্হকে তাদের সমস্ত মৃত্র গর্ব-ধর্ম ও বিশদে প্রতিফালত করে, সেখানে কলপম্তিগর্বাল উন্ঘাটন করে তাদের অভিন্ন, সামান্য বৈশিষ্ট্যগর্বালকে, এবং সেটা এই সমস্ত বস্তুর অন্তঃসার ব্রুক্তে সাহাষ্য করে। আমাদের কাছে কোনো বস্তুর একটি কলপম্তি থাকলে আমরা তার অন্তঃসার ও বৈশিষ্ট্যগর্বাল তাড়াতাড়ি হুদরক্ষম করি।

সংবেদন, প্রত্যক্ষণ ও কলপম্বতি, অর্থাৎ ইন্দ্রিয়জ অবধারণার র্পগ্নিল হল বাস্তবের প্রতির্প। বিষয়গতভাবে বিদ্যমান বস্তুসমূহের সঙ্গে সেগর্নলর সামঞ্জস্য কর্মপ্রয়োগে পরীক্ষিত হয়।

কিন্তু ইন্দ্রিক্ত অবধারণার পর্যায়েই মান্র থেমে
বায় না। সেটা পেরিয়ে গিয়ে সে বন্তুসম্,হের সাবিক,
আবিশ্যক ও সারগত গ্ল-ধর্ম ও সম্পর্ক, ইন্দ্রিয়জ
অবধারণার অনিধগম্য সেগর্লার নিয়ম-শাসিত
সংযোগগর্নাল জানতে পারে। অবধারণার ব্রক্তিসহ, বা
যোজিক পর্যায়ে তা অজিত হয় চিন্তনের সাহায়ে।
বা সেই ম্বুত্তে দেখা বায় না, কিংবা বা সরাসরি
আদৌ পর্যবেক্ষণ করা বায় না, মানকচিন্তা তাকে
উপলব্বি করতে সক্ষম। যেমন, আমাদের ইন্দ্রিয়গ্রনিল
প্থিবীতে প্রাণের উদ্ভব কিংবা আলোকের দ্রতি
প্রত্যক্ষ করতে পারে না, কিন্তু এই সমস্ত প্রক্রিয়া ও
ব্যাপারের মানসিক অনুধাবন সম্ভব।

আভ্যন্তরিক ও সার্বিক সংযোগগর্নালকে প্রকাশ করতে, প্রকৃতিতে, সমাজে ও অবধারণাতেও পরিবর্তন ও বিকাশের নিয়মগর্নাল আবিষ্কার করতে, পারিপাশ্বিক জগতের গভীরতম রহস্যগর্নাল উদ্ঘাটন করতে চিন্তন সাহাষ্য করে।

চিন্তা হল ঐতিহাসিক বিকাশের, সামাজিক কর্মপ্রয়োগের একটি উৎপাদ। তা হল বাস্তবের এক সামান্যীকৃত ও সাস্তর প্রতিফলন। চিন্তন ইন্দ্রিয়জ অবধারণার মধ্য দিয়ে বাহ্যিক প্রথবীর সঙ্গে ব্রুত্ত; এবং তার অন্তঃসার হল ইন্দ্রিয়গ্র্নিল মারফং প্রাপ্ত তথ্যাদির প্রক্রিয়ণ।

বাস্তবের এক সামান্যীকৃত অবধারণা হিসেবে চিন্তা

চালিত হয় বস্তু, ব্যাপার ও প্রক্রিয়াসম্হের সামান্য, সারগত গর্ণ-ধর্মগর্নলি উদ্ঘাটন করার দিকে। ভাষা ছাড়া সামান্যকিরণ অসম্ভব হত: চিন্তা ও ভাষা পরস্পরের সঙ্গে ঘনিষ্ঠভাবে যুক্ত। আমরা যখন বস্তু ও ব্যাপারসম্হের মধ্যেকার সামান্যকে উদ্ঘাটন করি, তখন আমরা তা প্রকাশ করি ভাষায়, শব্দের রুপে। ভাষার সামান্যকিরণম্লক ভূমিকার দর্নই একজন ব্যক্তিমান্য অন্য লোকেদের কাছে নিজের চিন্তা বিবৃত্ত করতে পারে এবং তাদের নিজেদের চিন্তা সম্বন্ধে জানাতে পারে, তার জ্ঞানের সারসংক্ষেপ করে তা সঞ্চারিত করতে পারে।

ইন্দ্রিরজ অবধারণার মতো, চিন্তাও নিদিপ্টি সব রূপ ধারণ করে। এগঢ়ীল হল: প্রত্যয় বা ধারণা, বিচারগত মীমাংসা ও অনুমিতি।

প্রত্যয় হল চিন্তার একটি রুপ, যা বস্তু ও ব্যাপারসমূহের সামান্য ও সারগত বৈশিষ্ট্যগার্লিকে প্রতিফলিত করে। এই সামান্য বৈশিষ্ট্যগার্লির সামগ্রিকতা দিয়েই তৈরি হয় একটি প্রত্যয়ের অন্তর্বস্তু। ভাষায় প্রত্যয়গার্লি ব্যক্ত হয় একটি শব্দ বা অনেকগার্লি শব্দের সমষ্টি দিয়ে, যেমন — বস্তু, জীবসন্তা, সামাজিক-অর্থনৈতিক গঠনরূপ, ইত্যাদি।

প্রত্যেক বিজ্ঞানের আছে নিজস্ব প্রত্যয়-তন্ত্র, যা তার আবিষ্কৃত নিয়মগর্নলিকে প্রকাশ করে এবং তার প্রারম্ভিক নীতিসমূহ স্ত্রবদ্ধ করে। যেমন, দর্শনের মূল প্রত্যয়গ্র্নলির মধ্যে আছে বস্তু, চৈতন্য, গতি, কার্য-কারণ সম্বন্ধ, ইত্যাদি, এবং অর্থশাস্ত্রের মূল

প্রত্যয়গ<sub>র</sub> লির মধ্যে আছে মুল্য, পণ্য, <mark>প্র</mark>ভৃতির প্রত্যয়।

বৈজ্ঞানিক প্রত্যয়গর্বল হল বাস্তবের এক সামান্যীকৃত
প্রতিফলন, গোটা একটা ঐতিহাসিক কালপর্ব ধরে
বিজ্ঞান ও কর্মপ্রয়োগ দ্বারা অর্জিত জ্ঞান ও
অভিজ্ঞতাকে তা সন্ধিত করে। স্বতরাং, প্রত্যেক
প্রতারই জ্ঞানের বিকাশে এক ধরনের সারসংক্ষেপ,
বিষয়গত প্থিবীর অবধারণায় একটি পর্যায়, যে
কোনো বৈজ্ঞানিক তত্ত্বের শৃভ্খলে একটি কেন্দ্রীয়
প্রান্থি। প্রত্যয়সম্হের সাহায়েয়, একটি বিজ্ঞান চলমান
পরিবর্তনগর্বালর কারণ, সেগর্যালর চরিত্র ও বৈশিষ্ট্য,
সেগর্বালর পিছনকার নিয়মগর্বাল ব্যাখ্যা করে। সেই
জন্যই প্রতায়সম্হের অবধারণাম্বাক ম্বা এত
বিরাট।

চিন্তনের প্রক্রিয়ায়, প্রত্যয়গর্বাল সাধারণত বিচারগত মীমাংসার উপাদান। বিচারগত মীমাংসা হল চিন্তার একটি র্প, যা প্রতিষ্ঠা করে অথবা অস্বীকার করে যে কোনো বৈশিষ্ট্য একটি নির্দিষ্ট বস্তু বা বস্তুসম্ঘির অন্তর্গত, কিংবা যা বস্তুসম্হের মধ্যে একটি সম্পর্ককে প্রতিষ্ঠা করে অথবা অস্বীকার করে।

'মান্ষ সামাজিক জীব', 'এশীয়, আফ্রিকান ও লাতিন আমেরিকান দেশগর্নলর অন্ত্রত অবস্থার জন্য উপানিবেশবাদই দোষী', এবং 'সমাজতন্ত্র হল সামাজিক ন্যায়বিচারের এক সমাজ' — এই ধরনের চিন্তাগর্নল হল বিচারগত মীমাংসা। এই মীমাংসাগর্নলর প্রথমটি দেখার মান্য ও সমাজের মধ্যে সম্বন্ধ; দ্বিতীয়টি, উপনিবেশবাদ ও অসংখ্য দেশের অন্ত্রত অবস্থার মধ্যে সম্বন্ধ; তৃতীর্য়টি, সমাজতন্ত্র ও সামাজিক ন্যার্যবিচারের মধ্যে সম্বন্ধ।

একটি বিচারগত মীমাংসা স্ত্রবদ্ধ হতে পারে প্রত্যক্ষ পর্যবেক্ষণের মধ্য দিয়ে, এবং পরোক্ষভাবে, অন্যান্য বিচারগত মীমাংসার ভিত্তিতেও।

চিন্তার যে র্পটির সাহায্যে এক বা একাধিক অন্যান্য বিচারগত মীমাংসা থেকে একটি নতুন বিচারগত भीभाश्मा अनुभान कता रुप्त, তाटक वला रुप्त এकिए অন্ত্রিমতি, বা সিদ্ধান্ত। যে সমস্ত বিচারগত মীমাংসা रथरक अन्दर्भिण होना रस, रमगर्नानरक वना रस প্রস্থানসূত্র, এবং নতুন বিচারগত মীমাংসাকে বলা হয় সিদ্ধান্ত, বা পরিণতি। অনুমিতির একটি দৃষ্টান্ত হল এই: 'কাজ একটি সমাজতান্ত্রিক সমাজে সকল নাগরিকের অধিকার ও কর্তব্য'। 'সোভিয়েত ইউনিয়নের প্রত্যেক নাগারিক একটি সমাজতান্ত্রিক সমাজের সদস্য'। 'ফলত, প্রত্যেক সোভিয়েত নাগরিকের কাজ করার অধিকার ও কর্তব্য আছে'। প্রথম দুর্টি বিচারগত মীমাংসা এমনভাবে যুক্ত যে এক নতুন ভাব সংবালত একটা নতুন বিচারগত মীমাংসায় আসা সম্ভব হয়ে ওঠে। যে সমস্ত ব্যাপার প্রত্যক্ষভাবে পর্যবেক্ষণ করা যায় না কিন্তু যেগত্বলি জ্ঞাত নিয়মগত্বলির দারা শাসিত, সেগর্লি সম্বন্ধে জ্ঞানলাভ করার জন্য অনুন্মিতি ব্যাপকভাবে ব্যবহৃত হয়। বিভিন্ন প্রতিজ্ঞার সত্যতা বা হেত্বাভাস প্রতিপাদন করতে, প্রতিষ্ঠিত তথ্য-ঘটনাদি ও নিয়মগর্বল ব্যাখ্যা করতে, এবং

আবিষ্কৃত সমান্বতিতার ভিত্তিতে বৈজ্ঞানিক প্রবিভাস করতে অন্মিতিগ্রলি সাহায্য করে।

অবধারণার ইন্দ্রিয়জ ও যুর্নিক্তসহ পর্যায়গর্মাল র্ঘানষ্ঠভাবে আন্তঃসংযুক্ত। বৈজ্ঞানিক অবধারণা শুরু হয় বস্তু বা ব্যাপারটির পূথক পূথক দিক ও সংযোগের এক সরাসরি প্রত্যক্ষণ দিয়ে। তার পর চালানো হয় পরীক্ষা-নিরীক্ষা, যা সামান্যকে উদ্ঘাটন করার উপকরণ যোগায়। তার পরে ঘটে বিমূর্তন, অর্থাৎ, বস্তু ও ব্যাপারসমূহের কোনো কোনো গুল-ধর্ম বা সম্পর্ক থেকে মনোযোগ অপসারণ; এবং ঘটে সামান্যীকরণ, অর্থাৎ জর্বার, নিয়ামক গ্রণ-ধর্ম ও সম্পর্কগর্বাল সনাক্তকরণ। তার পর বৈজ্ঞানিক অবধারণা উদ্ঘাটন করে বস্তু ও প্রক্রিয়াসমূহের আভ্যন্তরিক সংযোগ, সেগ্রলির মিথজিয়া ও পরিব্যক্তি, এবং সেগ্রলির বিকাশের নিয়ামক সমান্ত্রতিতাগর্লিকে। আমাদের জ্ঞান যত গভীর হয়, এই সমস্ত সংযোগ, সম্পর্ক, এমন কি খোদ বস্তুটিই তার ইন্দ্রিয়জ প্রতিরূপ হারাতে थारक, किन्नु जनधात्रभात श्रीकृत्रािं हरल, रकनना रेनब्जािनक বিমৃত্নি সম্ভব করে তোলে সেটাকে হৃদয়ঙ্গম করতে रयो সরাসরি পর্যবেক্ষণ করা যায় না। এখানে মনে রাখা দরকার যে চিন্তন, ইন্দিয়জ অবধারণার মতোই, কর্মপ্রয়োগের দ্বারা নির্ধারিত ও তার সঙ্গে সংযুক্ত, भान (स्वतं वावशातिक श्राह्माक्रान्त महन्न भारा वावशालिक भा নির্ভার করে কর্মপ্রয়োগ থেকে আহৃত উপাত্তের উপরে।

মানবিক অবধারণার নিয়মটি হল প্রতিভাস থেকে অন্তঃসারের দিকে, বাহ্যিক থেকে আভ্যন্তরিকের দিকে একটা গতি। বিজ্ঞানের সমগ্র ইতিহাস থেকে তা দ্বপ্রকাশ। যেমন, মার্কসের আগে বহু অর্থনীতিবিদ পণ্যসামগ্রীর বাহ্যিক গুণ-ধর্মগর্মাল দেখেছিলেন: সেগ্মলির উপযোগিতা (ব্যবহার-মূল্য) ও বিনিময় হওয়ার ক্ষমতা (বিনিময়-মূল্য)। কিন্তু পণ্যসামগ্রীর গুণ-ধর্ম গুর্লির এই সমস্ত বাহ্যিক অভিব্যাক্তর আডালে লুকিয়ে থাকে গভীর আভ্যন্তরিক সংযোগগর্নল, এবং মার্কসই এই সমস্ত সংযোগ সনাক্ত করে সমস্ত পণ্যসামগ্রীর অভিন্ন উপাদার্নাট প্রতিষ্ঠা করেছিলেন: সেগ্রলি উৎপাদনের জন্য প্রয়োজনীয় সামাজিক শ্রম। পণ্য হল একটি দ্বৈততা, অর্থাৎ, ব্যবহার-মূল্য ও বিনিময়-মুল্যের ঐক্য। সেই জন্যই পণ্যে অনুস্ত্ত শ্রমও দ্বৈত হওয়া উচিত। সেটা আবিৎকার করে মার্কস দেখিয়েছিলেন যে একটি পণ্যের মূল্য শ্রমের সামাজিক চরিত্রকে, লোকেদের মধ্যে সামাজিক সম্পর্ককে প্রকাশ করে।

বৈজ্ঞানিক তত্ত্বগত চিন্তনের বিরাট গ্রন্থ এই যে প্থিবীর অবধারণায় তা এক শক্তিশালী হাতিয়ার, সত্য হদয়ঙ্গম করতে মান্ধকে তা সক্ষম করে তোলে।

### ৩। সত্য সম্বন্ধে মার্কসীয়-লেনিনীয় মতবাদ

বৈজ্ঞানিক অবধারণার প্রধান কাজ হল সত্য হুদয়ঙ্গম করা।

মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শন সত্যকে দেখে বিষয়গত

বাস্তবের এক সঠিক, সিদ্ধ প্রতিফলন হিসেবে, বাস্তবিকই তা যেমন, তেমনভাবেই মানবমনে তার পর্নর পুস্থাপন হিসেবে। সত্য হল বিষয়গত প্রাথবী সম্বন্ধে সেই জ্ঞান, যা বাস্তবের সঙ্গে সামঞ্জস্যপর্ণ । জ্ঞান যেখানে বাস্তবের সঙ্গে সামঞ্জস্যপর্ণ হয় না, সেখানে তা একটা দ্রান্তি।

দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদ ধরে নেয় যে <mark>আমাদের জ্ঞানের</mark> একটা বিষয়গত অন্তর্বস্তু আছে, সত্য সর্বদাই বিষয়গত।

এই বিচারগত মীমাংসাটি ধর্ন: 'মান্বের আগে প্থিবীর অস্তিত্ব ছিল'। এই বিচারগত মীমাংসাটি সত্য। প্রাকৃতিক বিজ্ঞান দেখায় যে প্রাণের উদ্ভব ঘটার আগে শত শত কোটি বছর ধরে প্থিবী ছিল এক প্রাণহীন গ্রহ, এবং মান্বের আবিভাব ঘটেছিল মাত্র প্রায় ২৫-৩০ লক্ষ বছর আগে।

আমাদের যে জ্ঞানের অন্তর্বস্থু মান্ব্যের উপরে বা মানবজাতির উপরে নির্ভার করে না, তাকে বলা হয় বিষয়গত সত্য।

বিষয়গত সত্যের স্বীকৃতি দেখা দেয় প্রতিফলনের বস্তুবাদী তত্ত্ব থেকে। বিষয়গত বাস্তবকে, প্রকৃতই বিদ্যমান জগৎকে আমাদের চৈতন্য প্রতিফলিত করে, তার প্রতিলিপি গ্রহণ করে। লেনিন লিখেছেন: 'আমাদের সংবেদনগ্দলিকে বাহ্যিক জগতের প্রতিরূপে বলে গণ্য করা, বিষয়গত সত্যকে স্বীকার করা, জ্ঞানের বস্তুবাদী তত্ত্ব পোষণ করা — এ সবই এক জ্ঞানিস।'\*

\* V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 14, p. 130.

বিষয়গত সত্যের মার্ক সীয়-লোননীয় মতবাদ বিজ্ঞান ও ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপের পক্ষে অসাধারণ গর্রত্বপূর্ণ। তা বৈজ্ঞানিক তথ্যাদিকে যথাযথভাবে গণ্য করার প্রয়োজনীয়তা তুলে ধরে। মান্বের আচরণে সত্যের প্রতি আন্বগত্য প্রত্যেয়, সততা ও নাগারিক বীরত্বের সঙ্গে ঘনিষ্ঠভাবে যুক্ত।

মান্ব কীভাবে বিষয়গত সত্যে এসে পেণছয়?
তা কি সম্পূর্ণ ও অনাপেক্ষিক একটা কিছু হিসেবে
তার ধারণা, বিচারগত মীমাংসা ও তত্ত্বগুলিতে তার
সমগ্রতায় প্রকাশিত হয়, না কি শ্ব্ব উপাত্তিকভাবে
ও আংশিকভাবে প্রকাশিত হয়? অনাপেক্ষিক ও
আপেক্ষিক সত্যের মধ্যেকার পরস্পরসম্পর্কের বিশ্লেষণ
থেকে সেই প্রশেনর উত্তর পাওয়া যায়।

অনাপেক্ষিক ও আপেক্ষিক সত্যের মধ্যেকার প্রভেদ হল অবধারণার গভীরতায়, বাস্তব সম্বন্ধে আমাদের জ্ঞানের গভীরতায় প্রভেদ। আপেক্ষিক ও অনাপেক্ষিক সত্যের প্রত্যয়গ্রনলি যা ইতিমধ্যেই জ্ঞাত ও যা এখনও অবধারণা করা বাকি তার মধ্যেকার পরস্পরসম্পর্ক, এবং যা স্ক্রনিদিভিভাবে নির্ণীত হবে এবং যা অকাট্য থাকবে তার মধ্যেকার পরস্পরসম্পর্ককেও দেখায়।

অনাপেশিক সত্যের প্রত্যয়টির দুর্টি দিক আছে।
প্রথম, তা হল বাস্তবের এক যথাযথ, সম্পর্ণ ও বিশ্রদ
প্রতিফলন, এবং দ্বিতীয়, তা হল বিষয়গত সত্যের
অকাট্য উপাদান, যে উপাদানটিকে ভবিষ্যতে খণ্ডন করা
যাবে না।

আপেক্ষিক সত্য হল উপাত্তিকভাবে সত্য জ্ঞান,

যা অসম্পূর্ণ এবং অবধারণার মধ্য দিয়ে যা ক্রমেই বেশি করে পূর্ণ, স্ক্রিদিণ্টি ও সঠিক হয়। আপেক্ষিক সত্য প্রকাশ করে আমাদের ঐতিহাসিকভাবে শর্তাবদ্ধ জ্ঞানকে, অবধারণার এক নিদিণ্টি পর্যায়ে তার সীমাবদ্ধতাকে।

প্রত্যেক ঐতিহাসিক পর্যায়ে মানবজ্ঞান নির্ধারিত হয় কর্মপ্রয়োগের অজিত স্তর, বিজ্ঞান ও উৎপাদনের বিকাশ দিয়ে। বৈজ্ঞানিক নিয়ম ও প্রতিজ্ঞাগর্বলি সেই সমস্ত সংযোগ ও সম্পর্ককে প্রতিফালিত করে, যেগর্বলির অস্থিত্ব থাকে বিশেষ অবস্থায়, এবং বৈজ্ঞানিক প্রগতি বলতে শর্ম্মন নতুন নতুন তথ্য ও নিয়ম আবিষ্কারই বোঝায় না, এই নিয়মগর্বাল কোন কোন অবস্থায় সিদ্ধা তা নির্ণায়করণও বোঝায়। তাই, বৈজ্ঞানিক সত্যগর্বাল আপেন্দিক এই অর্থে যে সেগর্বাল বাস্তব সম্পর্কে এক সর্বাত্মক জ্ঞান দেয় না, পারবার্তিত ও স্বানিদিশ্ট হয়।

যেমন, বন্ধুর পারমাণবিক তত্ত্বটি প্রাচীন কাল থেকেই ছিল। পদার্থ পরমাণ্মুসমূহ দিয়ে গঠিত, এই যে সত্য প্রতিজ্ঞাটি অনাপেক্ষিক সত্যের একটি উপাদান ছিল, সেই তত্ত্বটিতে ছিল দ্রান্তির একটি উপাদানও: এই প্রতিজ্ঞা যে পরমাণ্মুসমূহ অবিভাজ্য। ১৯শ শতাব্দীর শেষ দিকে বিদ্যুতিন, তেজস্কির্মতা আবিব্দার ও অন্যান্য বৈজ্ঞানিক কৃতিম্বের ফলে এই ক্ষেত্রে আমাদের জ্ঞান স্মৃনিদিণ্টি করা, আবিভাজ্য পরমাণ্মুসন্দেরে দ্রান্ত ধারণা কাটিয়ে ওঠা, এবং সঠিক ধারণাগ্র্লি প্রসারিত ও গভীর করা সম্ভব হয়েছিল।

17-849

অনাপেক্ষিক সত্যকে আপেক্ষিক সত্যের বিপরীতে স্থাপন করা উচিত নর, কেননা সত্য হল একটা প্রক্রিরা, অসম্পূর্ণ ও উপান্তিকভাবে সত্য জ্ঞান থেকে পূর্ণতর ও আরও ব্রুটিহীন জ্ঞানের দিকে চিন্তার গতি, এবং আপেক্ষিক সত্য হল অনাপেক্ষিক সত্যের পথে একটি পর্যায় মাত্র।

এই ম্ল প্রতিজ্ঞাগন্দি ব্যাখ্যা করতে গিয়ে লেনিন লিখেছেন: 'আধন্নিক বন্তুবাদের, অর্থাৎ মার্কসবাদের অবস্থান থেকে, বিষয়গত, অনাপেক্ষিক সত্য সম্বন্ধে আমাদের জ্ঞানের উপান্তিকতার সীমা ঐতিহাসিকভাবে শর্তসাপেক্ষ, কিন্তু এই সত্যের অক্তিত্ব অ-শর্তসাপেক্ষ, এবং আমরা যে তার আরও কাছাকাছি যাচ্ছি সেই ঘটনাটাও অ-শর্তসাপেক্ষা।'\* ফলত আমাদের জ্ঞান আপেক্ষিক এই অর্থে নয় যে তাতে অনাপেক্ষিক সত্য নেই, বরং শন্ধন্ব এই অর্থে যে আমাদের জ্ঞান এই সত্যের নিকটবর্তা হয় এক ক্রমান্বিত, ঐতিহাসিকভাবে শর্তাবন্ধ প্রক্রিয়ায়।

সত্য জ্ঞান হল সেই জ্ঞান যা বাস্তবের সঙ্গে মেলে।
বাস্তবে কোনো পরিবর্তন হলে, সে সম্বন্ধে আমাদের
জ্ঞানও তদন্যায়ী পরিবর্তিত হওয়া উচিত। তার মানে
এই যে বিমৃতি সত্য বলে কিছু নেই, সত্য সর্বদাই
মৃত । অবস্থা, কাল, স্থান ও ঐতিহাসিক বৈশিষ্ট্যগৃন্লির
সর্বাত্মক অধ্যয়ন ও মূল্যায়নের মধ্য দিয়ে সত্যে
উপনীত হতে হয়, কারণ কোনো কোনো অবস্থায় যা

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 14, p. 136.

সত্য অন্যান্য অবস্থায় তা মিথ্যা হতে পারে, এবং এর বিপরীতও হতে পারে।

মৃত-নির্দিষ্ট অবস্থাগৃর্নির ম্ল্যায়ন সমাজজীবনে বিশেষভাবেই গ্রুর্বপূর্ণ, কেননা এটা হল নিয়ত পরিবর্তনের একটা এলাকা, সেখানে কোনো কোনো বিষয় অন্তহিত হয় এবং অন্যান্য অবস্থা দেখা দেয়, ইত্যাদি।

অনাপেক্ষিক ও আপেক্ষিক সত্যের দ্বান্দ্রিকতা সম্বন্ধে প্রান্ত উপলব্ধি, সত্যের মূর্ত-নির্দিষ্ট চরিত্র সম্বন্ধে উপেক্ষার ফলে দেখা দেয় দুটি চরম রূপ: মতাস্কতা ও আপেক্ষিকতাবাদ। মতাস্কতা অবধারণার অনাপেক্ষিক উপাদানটিকে অতির্ক্তপ্তি করে এবং তার আপেক্ষিক চরিত্রকে অস্বীকার করে। এটা ঘটে এমন কোনো কোনো প্রতিজ্ঞা, সিদ্ধান্ত, বা সূত্রের অনাপেক্ষিকীকরণ থেকে, যেগ্রালকে মূর্ত-নির্দিষ্ট অবস্থা, স্থান ও কালের প্রেক্ষিতের বাইরে বিবেচনা করা হয়।

জীবন ও কর্মপ্রয়োগের সঙ্গে সংস্পর্শহীন হওয়ায়,
মতান্ধতাবাদীরা কাজ করে শিলীভূত সব ধারণা আর
সূত্র নিয়ে, সেগ্র্লিকে প্রয়োগ করে এমন সব ব্যাপার
বা ঘটনার ক্ষেত্রে যেখানে সেগ্র্লি প্রয়োগ করা চলে
না। মতান্ধতা প্রকাশ পায় যান্ত্রিকভাবে স্মৃতিজাত করা
প্রাতিজ্ঞা, আকারনিষ্ঠ মনোভাব, আমলাতান্ত্রিক
কর্মপ্রয়োগ, প্রভৃতির প্রনরাবৃত্তির মধ্যে।

আপেক্ষিকতাবাদ জ্ঞানের আপেক্ষিক, শর্তসাপেক্ষ উপাদানটিকে পরম করে তোলে এবং তাই অনার্পেক্ষিক

17\*

সত্যকে অস্বীকার করে। লেনিন লিখেছেন, জ্ঞানের তত্ত্বের ভিত্তি হিসেবে আপেক্ষিকতাবাদের নিহিতার্থ শ্বধ্ব আমাদের জ্ঞানের আপেক্ষিকতার স্বীকৃতিই নয়, বরং এমন যে কোনো বিষয়গত পরিমাপ বা মডেলেরও অস্বীকৃতি, মানবজাতি-নিরপেক্ষভাবে যার অস্তিত্ব আছে এবং আমাদের আপেক্ষিক জ্ঞান যার দিকে এগিয়ে চলে। আপেক্ষিকতাবাদের ফলে অবশ্যস্তাবীর্পেই দেখা দেয় অবধারণার ও প্রামাণিক বৈজ্ঞানিক জ্ঞানের সম্ভাবনা অস্বীকৃতি, বিষয়ীম্বিতা। যারা প্রায়শই 'স্ভিদীল' মার্কস্বাদ-লেনিনবাদের একমাত্র প্রতিনিধি বলে দাবি করে, সেই সমস্ত দক্ষিণপদ্থী ও 'বামপদ্থী' স্ক্বিধাবাদী ও সংশোধনবাদী আপেক্ষিকতাবাদ ও মতান্ধতাকে প্রায়শই ব্যাপকভাবে ব্যবহার করেছে।

#### ৪। অবধারণায় কর্মপ্রয়োগের ভূমিকা

কর্ম প্রয়োগ হল প্রকৃতি ও সমাজের রুপান্তর ঘটানোর ক্ষেত্রে মান্বের উদ্দেশ্যপূর্ণ সামাজিক ক্রিয়াকলাপ। এর অন্তর্ভুক্ত হল, প্রথম, বৈষ্যারক উৎপাদনের প্রক্রিয়া; দ্বিতীয়, শ্রেণীসম্বের, জনসাধারণের সামাজিক-রাজনৈতিক, বৈপ্লাবিক-রুপান্তরসাধক ক্রিয়াকলাপ; ও তৃতীয়, বৈজ্ঞানিক গবেষণা ও পরীক্ষা-নিরীক্ষা।

লেনিন লিখেছেন, 'জীবনের, কর্মপ্রয়োগের

অবস্থানই জ্ঞানের তত্ত্বে প্রথম ও ব্রনিয়াদি হওয়া উচিত। এবং তা অবশ্যস্তাবীর্পে নিয়ে যায় বস্থুবাদের দিকে...'\*

অবধারণায়, কর্মপ্রমোগের ক্রিয়া নিশ্নর্প। প্রথম, মান্বের ব্যবহারিক সামাজিক ক্রিয়াকলাপ হল অবধারণার প্রস্থানবিশ্ন এবং প্রধান, সারগত ভিত্তি। খোদ অবধারণাই আত্মপ্রকাশ করেছিল এবং বিকশিত হয়ে চলেছে কর্মপ্রমোগের ভিত্তিতে, মান্বেষর উৎপাদনম্লক ক্রিয়াকলাপের দর্ন। সত্যকার বিজ্ঞানসম্মত অবধারণা একমান্ত্র সম্ভব ব্যহ্যিক জগতের সঙ্গে ব্যবহারিক মিথিক্রিয়ার মধ্য দিয়ে, এবং কর্মপ্রমোগ ছাড়া ও কর্মপ্রম্যাণ-নিরপেক্ষভাবে তা অকল্পনীয়।

দ্বিতীয়, কর্মপ্রয়োগ হল অবধারণার চালিকা শক্তি।
ব্যবহারিক প্রয়োজন, সর্বোপরি উৎপাদনের প্রয়োজন
তত্ত্বগত বিজ্ঞানকে সামনের দিকে চালিত করে, তার
সামনে কর্তব্যকর্ম নির্ধারণ করে এবং তার বিকাশের
প্রধান ধারা তুলে ধরে। এই অর্থে, কর্মপ্রয়োগ
অবধারণার লক্ষ্যও বটে। খোদ অবধারণা প্রক্রিয়া, যে
কোনো বিজ্ঞানই আত্মপ্রকাশ করে ও বিকশিত হয়
কর্মপ্রয়োগের চাহিদার দর্ন, জীবনের প্রয়োজনে।
যখনই কোনো জর্নরি সমস্যার সমাধান দরকার হয়,
বিজ্ঞানের উচিত তার একটা উত্তর যোগানো, এবং
বিজ্ঞান সেটাই করে।

তৃতীয়, কর্মপ্রয়োগ হল আমাদের জ্ঞানের মানদণ্ড।

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 14, p. 142.

বিভিন্ন ধারণা ও তত্ত্বকে যাচাই করতে, সেগ্নলির সত্যতা বা দ্রান্তি প্রতিষ্ঠা করতে, জ্ঞানকে স্মানিদিণ্টি ও প্রণালীবদ্ধ করতে কর্মপ্রয়োগ সাহায্য করে।

কর্মপ্রয়োগের মধ্য দিয়েই লোকে তাদের জ্ঞানের বিষয়গত সত্য প্রতিপাদন বা খণ্ডন করতে পারে, এবং তাই কর্মপ্রয়োগ হয়ে ওঠে এক পরম মানদণ্ড।

সেই সঙ্গে, এক মানদণ্ড হিসেবে কর্মপ্রয়োগ আপেক্ষিক, কেননা প্রত্যেক বিশেষ যুগে তা আমাদের জ্ঞানকে প্রতিপাদন বা খণ্ডন করতে পারে শুধু সেই সীমারই মধ্যে, সামাজিক উৎপাদন ও সামাজিক সম্পর্কের দ্বারা বিকাশের ক্ষেত্রে যে সীমা অজিতি হয়েছে।

কর্মপ্রয়োগ ও তত্ত্ব উভয়েই বিকশিত হয়ে চলে, এবং তাদের বিকাশে নিয়ামক ভূমিকাটি হল কর্মপ্রয়োগের। তত্ত্ব ও কর্মপ্রয়োগ হল অবধারণার দর্টি অবিচ্ছেদ্য দিক। সে দর্টি পরস্পরকে সমৃদ্ধ করে, যেমন হয় বিজ্ঞান ও উৎপাদনের ঐক্যের ক্ষেত্র।

বিজ্ঞান তার বিকাশের যুর্নিক্ত অনুযায়ী আপেক্ষিক স্বাধীনতা অর্জন করতে পারে এবং উৎপাদনের বিকাশকে ছাপিয়ে এগিয়ে য়েতে পারে। তা বৈষয়িক উৎপাদন ও আত্মিক সংস্কৃতির বিকাশের, উৎপাদিকা শক্তিগর্নালর বৈজ্ঞানিক পরিকলপনার, কাঁচামাল ও জনশাক্তিসম্পদের যুর্নিক্তসহ ব্যবহার, ইত্যাদির একটা ভিত্তি যোগায়।

তত্ত্ব ও কর্মপ্রয়োগকে দেখা উচিত ঐক্যের মধ্যে, কেননা তত্ত্ব সামাজিক-ঐতিহাসিক কর্মপ্রয়োগের দ্বারা শ্বধ্ব সম্দ্ধই হয় না, তা নিজেই একটা বলিষ্ঠ র্পান্তরসাধক শাক্তি, তা প্রথিবীর বৈপ্লবিক পরিবর্তনের জন্য, স্থাচীন পশ্চাংপদতা দ্রে করা ও নতুন জীবন গড়ার জন্য ব্যবহারিক পথের নির্দেশ দেয়।

#### প্রসঙ্গ ১০।

### বৈজ্ঞানিক অবধারণার পদ্ধতি

#### ১। বৈজ্ঞানিক অবধারণার পদ্ধতি-তন্ত্র

প্রথিবীর বৈপ্লবিক র্পান্তর সাধিত হয়
প্রথিবী সম্বন্ধে বৈজ্ঞানিক অবধারণার ভিত্তিতে,
যার সঙ্গে আবশ্যিকভাবেই জড়িত থাকে
বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকসের নীতি, নিয়ম ও ম্ল
প্রত্যয়গর্লির ব্যবহার, কিন্তু যা শ্বেষ্ব এর
মধ্যেই সীমাবদ্ধ নয়। বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকসই
অধীত বস্তু, প্রক্রিয়া ও ব্যাপারসম্বের
স্বনিদিভি বৈশিন্টা, সেগর্লির আভ্যন্তারিক
সংযোগ ও সম্পর্ককে যথাযথভাবে গণ্য করার
দাবি করে। তত্ত্বের সঙ্গে, বিবেচ্য বস্তু, প্রক্রিয়া
বা ব্যাপারটির ক্রিয়া ও বিকাশের নিয়মগ্রন্লির
সঙ্গে অবধারণার পদ্ধতিসম্হ ঘনিষ্ঠভাবে যুক্ত।
তত্ব ও পদ্ধতি হল আপেন্দিকভাবে
স্বাধীন রুপ, যে রুপে মানুষ পারিপাশ্বিক

বিষয়গত বাস্তবকে আয়ত্ত করে। তত্ত্ব হল সেই বৈজ্ঞানিক জ্ঞানকে সংগঠিত করার একটি রূপে, যা বাস্তবের একটি নির্দিণ্ট ক্ষেত্রের সমান্ত্রবিতিতাসমূহ এবং সারগত সংযোগ ও সম্পর্কগর্মাল সম্বন্ধে একটা অখণ্ড ধারণা দেয়। তা হল ভাবগত প্রতির পগ্নলির এক প্রণালী-তন্ত্র, যা অধীত বস্তুটির অন্তঃসার, তার আভ্যন্তরিক আবশ্যিক সংযোগ, এবং তার ক্রিয়া ও বিকাশের নিয়মগর্বালকে প্রতিফালিত করে। পদ্ধতি হল বাস্তবের উপরে এক ততুগত ও ব্যবহারিক দখল লাভের উপায় ও ক্রিয়াগর্লার সামগ্রিকতা। যে সমস্ত আন্তঃসংযুক্ত নীতি ও দাবি মানুষকে তাদের অবধারণামূলক ও লক্ষ্যাভিমুখী রুপান্তরমূলক ক্রিয়াকলাপে চালিত করে, পদ্ধতি হল সেগ্রলির সামগ্রিকতা। স্বতরাং, তত্ত্ব এক ব্যাখ্যাম্লক ক্রিয়া সম্পন্ন করে, বস্তুটির মধ্যে কোন কোন আবাশ্যিক গ্র্ণ-ধর্ম ও সংযোগ অন্তর্নিহিত, এবং তার ক্রিয়ায় ও বিকাশে তা কোন কোন নিয়ম-শাসিত সেটা দেখায়। আর পদ্ধতি এক নিয়মনমূলক ক্রিয়া সম্পন্ন করে, প্রয়োজক যে বস্তুটি বুঝতে বা র্পান্ডরিত করতে চায় সেই বস্তুটি তার কীভাবে দেখা উচিত, এবং তার লক্ষ্য অর্জনের জন্য কোন কোন অবধারণাগত বা ব্যবহারিক ক্রিয়া তার সম্পন্ন করা উচিত, সেটা দেখায়। একটি বস্তুর বর্ণনা দেওয়ার সময়ে তত্ত্ব দেখায় সেই বস্তুটি বর্তমানে কী, পক্ষান্তরে পদ্ধতি সেই বস্থুটির ব্যাপারে গ্রহীতব্য ব্যবস্থার বিধান দেয়। কিন্তু তত্ত্ব ও পদ্ধতি অনেকখানি স্বাধীন হলেও এবং ভিন্ন ভিন্ন ক্রিয়া

সম্পন্ন করলেও, সে দুর্টি সর্বদাই আন্তঃসংযুক্ত ও পরস্পরের উপরে নির্ভরশীল। যে কোনো বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিই বিশদীকৃত হয় কোনো তত্ত্বের ভিত্তিতে। একটি অবধারণাগত বা ব্যবহারিক লক্ষ্য অর্জনে কার্যকর হতে হলে, তার নীতিসমুহে অবধারণা বা ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপের লক্ষ্যবস্তুস্বর্প বস্তুটির গ্লেধর্ম ও সম্পর্কগর্ল প্রতিফলিত হওয়া উচিত। আর এই সমস্ত গ্লেনধর্ম ও সম্পর্ককে তত্ত্বই উদ্ঘাটিত ও ব্যাখ্যা করে। সেই সঙ্গে, তত্ত্ব বস্তুটির গ্লেনধর্ম ও সংযোগগ্রলির ব্যাখ্যার গভীরতা ও প্রামাণিকতা, এবং কর্মপ্রয়োগে তার র্পান্তরের প্রগাঢ়তা ও কার্যকরতা নির্ভর করে অবধারণাগত ও ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপের যথোপযুক্ত পদ্ধতিগ্র্লিল ব্যবহারের উপরে।

প্রথিবীর তত্ত্বগত প্রতিফলনের সার্বিকতা ও গভীরতার মাত্রা অনুষারী, এবং অধীত বস্তুগ্র্বীলর স্বানিদিশ্টি-বৈশিশ্টাসম্হ, সেগ্রালর আভ্যন্তারিক সংযোগ, সম্পর্ক ও সম্পর্কগ্রালর উপায় অনুযারী, অবধারণার বস্তুটির প্রতি গবেষকের মনোভাব, এবং তার মানসিক ক্রিয়াগ্রালর পরম্পরা ও সংগঠন অনুষারী, অবধারণার পদ্ধতিগ্রালকে তিনটি প্রধান ভাগে ভাগ করা যায়।

সর্বপ্রথমে, সার্বিক পদ্ধতি: বস্থুবাদী ডায়ালেকটিকস, বা দ্বান্দ্বিক বস্থুবাদ। আগেই যেমন দেখানো হয়েছিল, সার্বিক পদ্ধতি অবধারণার সবচেয়ে সামান্য নিরমগর্নলিকে স্বেবদ্ধ করে এবং তাই তা হল বিজ্ঞানের বিকাশের এক সামান্যীকৃত দার্শনিক তত্ত্ব, তার সামান্য পদ্ধতিতত্ত্ব। সার্বিক পদ্ধতি তার আধেয়তে বস্তু ও ব্যাপারসম্বহের সবচেয়ে সামান্য গর্ণ-ধর্মের সঙ্গে সামঞ্জস্যপর্ণ, এবং তাই যে কোনো বৈজ্ঞানিক পদ্ধতির সবচেয়ে সামান্য লক্ষণগর্নাকে তা প্রকাশ করে।

সমস্ত বা অধিকাংশ বিজ্ঞানে ব্যবহৃত সামান্য -বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিগর্বাল সব মিলিয়ে একটা বড় সমাণ্ট। এগ্রলির ভিত্তি হল ব্যাপক বৈজ্ঞানিক নীতি, নিয়ম ও তত্ত্বগর্নল এবং এগর্নল প্রকাশ করে বৈজ্ঞানিক অবধারণার সামান্য ও সারগত বৈশিষ্ট্যগর্লি, খোদ অধীত বস্তুসমূহের মধ্যে সামান্য ও সারগতুকে। অবধারণার সামান্য বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিসম্হের মধ্যে আছে পর্যবেক্ষণ, পরিমাপ ও পরীক্ষা-নিরীক্ষা, আকারীকরণ, বিমুর্ত থেকে মুর্ততে আরোহণ, বস্তুটির ইতিহাসগত ও বৃ্তিসংগত প্নরর্পস্থাপন, বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণ, গাণিতিক, পরিসংখ্যানগত ও অন্যান্য পদ্ধতি। মান্ব্ৰের ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপের যুক্তির এক প্রতিফলনের মধ্য দিয়ে, প্রাথমিক যুক্তিসংগত ক্রিয়া ও পদ্ধতির ভিত্তিতে গঠিত এই পদ্ধতিগালির সাধারণ বৈজ্ঞানিক গারুত্ব এইখানে যে সেগ্রাল বিষয়গত সত্যকে, বস্তুজগতের নিয়ম ও সমানুবতিতিগ্রালিকে অবধারণা করার এক অপরিহার্য শত স্বর প।

অবধারণার সাবিক ও সামান্য পদ্ধতিগর্মল বস্তুসম্হের এক গভীর ও সর্বাত্মক প্রতিফলনের পক্ষে অপ্রতুল, কেননা যে কোনো বস্তুরই থাকে নিজস্ব স্ক্রিদিণ্টিতা, গ্রণ-ধর্ম, ইত্যাদি। যে কোনো স্ক্রিদিণ্ট অবধারণাগত সমস্যার সমাধানে উপযুক্ত উপায় ও পদ্ধতির বাছাইটা পূর্বান্মিত। সেই জন্যই, যে কোনো বিজ্ঞান তার ঐতিহাসিক বিকাশধারায় বিশেষ (বা মৃত্-নিদিশ্টি) বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিগ্রনির এক প্রণালীতন্ত্র বিশদ করে। এগর্মলির মধ্যে আছে এক বা একাধিক সংশ্লিষ্ট বিজ্ঞানে ব্যবহৃত গবেষণার পদ্ধতি, যেমন পদার্থবিদ্যায় বর্ণালী-সংক্রান্ত বিশ্লেষণের পদ্ধতি, প্রস্নতত্ত্বে খননকার্যের পদ্ধতি, জ্যোতির্বিদ্যায় রাডার পদ্ধতি, ইত্যাদি।

শ্বামান্য ও বিশেষ পদ্ধতিসম্হের মধ্যে কোনো অনাপেক্ষিক প্রভেদ নেই। কোনো বিজ্ঞান যখন এগিয়ে চলে এবং আরও বেশি সামান্য সমান্বতি তাগর্লি প্রকাশ করে, তার বিশেষ পদ্ধতিগর্লিও বিকশিত হয়। বিকাশধারায় বিজ্ঞানগর্নলির সংবদ্ধতার দ্বারাও প্রক্রিয়াটি এগিয়ে চলে। যেমন, কংকৌশলগত ও প্রাকৃতিক বিজ্ঞানগ্র্লির বিকাশ ঘটায়, গাণিতিক পদ্ধতিগর্নলির প্রয়োগের ক্ষেত্র প্রসারিত হয়েছে, এবং এই পদ্ধতিগর্নলি এখন হয়ে উঠেছে সামান্য বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি।

বৈজ্ঞানিক অবধারণার সমস্ত পদ্ধতিই ঘনিষ্ঠভাবে আন্তঃসংযুক্ত এবং একটি অপরটি থেকে বিচ্ছিন্নভাবে থাকে না। স্বভাবতই, প্থিবী অধ্যয়নের ক্ষেত্রেও সেগর্নল প্রযুক্ত হয় ঐক্যবদ্ধতায়। সেই সঙ্গে, সেই ঐক্যের কাঠামোর মধ্যে এই পদ্ধতিগর্নলর প্রত্যেকটির কিছুটা স্বাতন্ত্র থাকে এবং সেটি নিজস্ব পদ্ধতিতত্ত্বগত ক্রিয়া সম্পন্ন করে।

এই ঐক্য ও আপেক্ষিক স্বাতন্ত্রাই অবধারণার সাবিক পদ্ধতি ও অন্য সমস্ত বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি র মধ্যেকার সংযোগের বৈশিষ্ট্য। দ্বান্দ্রিক পদ্ধতি ও অন্যান্য বৈজ্ঞানিক পদ্ধতির মধ্যেকার ঐক্য ও প্রভেদের বিষয়গত ভিত্তি হল সাবিকি, সামান্য ও একক গ্র্ণ-ধর্মাগর্নালর এবং যে কোনো বস্তু ও ব্যাপারের বৈশিষ্ট্যগর্নালর ঐক্য, মিথজ্ফিরাশীল সাবিকি, সামান্য ও স্বানিদিষ্ট নিয়মগর্নালর ভিত্তিতে সেগ্রালর পরিবর্তন।

যে কোনো বৈজ্ঞানিক তত্ত্বের ভিত্তি হল সেই সমস্ত সাবিক, সামান্য স্বানিদিন্ট প্রতিজ্ঞা, যেগ্রনিতে প্রতিফলিত হয় বস্তুজগতের অন্ব্যঙ্গী গ্রন-ধর্ম ও নির্মগর্মাল, যার ফলে সমস্ত বৈজ্ঞানিক গবেষণাই সাবিক দার্শনিক ও বিশেষ নীতি, নির্ম ও ম্ল প্রত্যরগ্রনির দ্বারা যুগপং চালিত হতে বাধ্য, সেখানে সাবিক, দার্শনিক পদ্ধতিই বৈজ্ঞানিক অবধারণার অন্য সমস্ত পদ্ধতিকে পরিব্যাপ্ত করে, সেগ্র্মালে সরিব্রকে নির্ধারণ করে এবং অবধারণাম্লক প্রক্রিয়াকে পরিচালনা করে।

সার্বিক পদ্ধতি হিসেবে বন্ধুবাদী ডায়ালেকটিকস অবধারণার অন্যান্য পদ্ধতির সঙ্গে যুক্ত, সেটাই হল সেগর্নালর আভ্যন্তরিক আধেয়। তা প্রকাশ পায় বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিসমূহ, সেগর্নালর উপাদান ও দিকগর্নালর মধ্যেকার সংযোগে, অবধারণাকালে সেগর্নালর র্পান্তর ও মিথজিয়ায়। সেই সঙ্গে, দ্বান্দ্রিক-বন্ধুবাদী পদ্ধতি নির্ভব করে অন্যান্য বৈজ্ঞানিক পদ্ধতির উপরে

এবং আহরণ করে প্রাকৃতিক ও সামাজিক বিজ্ঞানগর্বালর কৃতিত্ব ও পদ্ধতিসমূহ থেকে। ভাষান্তরে, সার্বিক, সামান্য ও বিশেষ পদ্ধতিগর্বাল আন্তঃসংযুক্ত এবং একটি অপরটিকে প্রভাবিত করে। বৈজ্ঞানিক অবধারণার সার্বিক পদ্ধতি ও বৈপ্লাবিক-র্পান্তরসাধক ক্রিয়াকলাপের সার্বিক পদ্ধতি হিসেবে ব্স্থুবাদী ভাষালেকটিকসকে ব্যবহার করার স্বনিদিশ্ট বৈশিশ্টা ও প্রধান প্রধান দাবি উপরে পরীক্ষা করা হয়েছে। এখন বৈজ্ঞানিক অবধারণার অভিন্নতম সামান্য পদ্ধতিগ্বলির দিকে একটু দ্বিশ্বিপাত করা যাক।

বৈজ্ঞানিক অবধারণা হল অভিজ্ঞতাম,লক ও তত্ত্বগত জ্ঞানের এক ঐক্য। সেই ঐক্যের ভিতরকার প্রত্যেকটি স্তর আপেক্ষিকভাবে স্বতন্ত্র, এবং প্রত্যেকটির আছে, সামান্য বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি সমেত, এক প্রস্তু পদ্ধতি।

## ২। অবধারণার অভিজ্ঞতাম,লক পদ্ধতি

অবধারণার অভিজ্ঞতাম্লক স্তর্রাটর বৈশিষ্ট্যস্কেক
পদ্ধতিগন্লি এক গন্ধর্ত্বপূর্ণ অবধারণাম্লক ভূমিকা
পালন করে। অভিজ্ঞতাম্লক পদ্ধতিগন্লি হল
বৈজ্ঞানিক অবধারণার যাত্রাবিন্দ্র। অবধারণার
অভিজ্ঞতাম্লক স্তর্রাটর একটি স্বনিদিষ্ট বৈশিষ্ট্য
এই যে মান্যের ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপের মধ্য দিয়ে,
অথবা বৈজ্ঞানিক অবধারণার ফলে যে সমস্ত জিনিস
জানা যায়, সেগন্লির মধ্যেকার বিষয়গত গন্ন-ধর্ম,
সংযোগ ও সম্পর্কাগ্লিকে তা বিবেচনা করে।

অধীত বস্তুটির আচরণ সম্বন্ধে তথ্য ও উপাত্ত
সংগ্রহ হল সত্যকার বৈজ্ঞানিক অবধারণার প্রারম্ভিক
পর্যায়। যে কোনো বৈজ্ঞানিক জ্ঞানেরই ভিত্তি হল
বাস্তবের তথ্য ও ঘটনাগর্নালর এক প্রণালীবদ্ধ
সামান্যীকরণ ও অধ্যয়ন। এই তথ্য ও ঘটনাগর্নালই
জ্ঞানের জর্নীর আধেয়। মূল প্রকলপটিকে অথবা
কোনো তত্ত্বগত প্রতিজ্ঞাকে তা প্রতিপাদন, মূর্ত ও
স্বানির্দিষ্ট করে অথবা অপ্রমাণ করে, এবং নতুন নতুন
বৈজ্ঞানিক সমস্যা ও ব্যবহারিক কর্তব্যকর্ম স্ত্রবদ্ধ
করার বনিয়াদ যোগায়।

প্রয়োজনীয় তথ্যাদি লাভ করা হয় পর্যবেক্ষণ ও পরীক্ষা-নিরীক্ষার মধ্য দিয়ে।

অবধারণার এক পদ্ধতি হিসেবে প্রযাবেক্ষণ হল বস্তু ও ব্যাপারসম্বের এক উদ্দেশ্যপূর্ণ ও সংগঠিত প্রত্যক্ষণ। তা হল প্রাকৃতিক অবস্থায় অথবা বৈজ্ঞানিক পরীক্ষা-নিরীক্ষায়, অধীত বস্তুটির বিষয়গত গ্রেণ-ধর্ম ও সংযোগগর্নল প্রতিষ্ঠা ও নথিবদ্ধ করার এক নির্দিষ্ট প্রণালী।

সামান্য ও স্ক্রিদিশিট সম্বন্ধে জ্ঞান দৈনন্দিন
পর্যবেক্ষণ ও বৈজ্ঞানিক পর্যবেক্ষণ উভর ক্ষেত্রেই
গ্রুর্পণ্র্ণ ভূমিকা পালন করে। উভরেই বাস্তবায়িত
হয় ইন্দিয়জ-বস্থু র্পে। এখানে ইন্দিয়জ প্রত্যক্ষণ
আধারে বিষয়ীগত, কিন্তু আধেয়তে বিষয়গত।
দৈনন্দিন পর্যবেক্ষণ ও বৈজ্ঞানিক পর্যবেক্ষণ উভরেই
বাস্তবের বিষয়গত গ্রুণ-ধর্ম ও সংযোগগ্র্নি সম্বন্ধে
তথ্য যোগায়, এবং তাদের মধ্যেকার পার্থক্য হল লক্ষ্যে:

দৈনন্দিন পর্যবেক্ষণ চালানো হয় বৈজ্ঞানিক অবধারণার ক্ষেত্রে বিশেষভাবে স্ত্রায়িত কোনো লক্ষ্য ছাড়াই, এবং তা নিতান্তই স্থ্ল প্রায়োগিক লক্ষ্য অন্সরণ করে, পক্ষান্তরে বৈজ্ঞানিক পর্যবেক্ষণের একটা স্কুপন্ট কর্তব্যকর্ম থাকে, তার পদ্ধতি আগে থেকে পরিকল্পিত হয়, এবং তার ফলাফল পরীক্ষিত হয় বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিসম্হের দ্বারা। দৈনন্দিন পর্যবেক্ষণ ক্ষমতার বিকাশ বৈজ্ঞানিক পর্যবেক্ষণের দক্ষতা অর্জন করার একটা ভিত্তি, এবং অসাধারণ গ্রুর্ত্বপূর্ণ একটি উপাদান, দৈনন্দিন জীবনে যা কিছ্ব নতুন ও অপারহার্য সেগ্রাল সম্বন্ধে ব্যক্তিমান্ব্যের সচেতনতাকে তা প্রথর করে। দৈনন্দিন পর্যবেক্ষণ এই কারণেও গ্রুর্ত্বপূর্ণ যে তা ঘটে ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপের মধ্য দিয়ে, এবং তাই বাস্তবের প্রক্রিয়া ও ব্যাপারসম্হের মধ্যে নিজের স্থান খাজে পেতে সক্ষম করে তোলে।

পদ্ধতি হিসেবে বৈজ্ঞানিক পর্যবেক্ষণ কোনো তত্ত্ব বা প্রকল্পের সঙ্গে যুক্ত। হঠাৎ দেখা দিতে পারে এমন সব ঘটনা নথিবদ্ধ করা তার কাজ নয়, বরং সবচেয়ে গুরুবুত্বপূর্ণ, আবশ্যিক ঘটনাসমূহ অথবা প্রকলপ বা তত্ত্বটির আদি প্রতিজ্ঞাগন্ত্বির সঙ্গে মেলে না এমন সব আমূলে নতুন ঘটনার শ্রেণীবদ্ধকরণ ও সচেতন নির্বাচন তাতে প্রবানন্ত্রিত। প্রথমোক্ত ধরনের ঘটনাগন্ত্বিল যেখানে একটি বিশেষ অনন্ত্রিতকে প্রতিপাদন বা খণ্ডন করে, সেখানে দ্বিতীয়োক্ত ধরনের ঘটনাগন্ত্বির মধ্যে থাকতে পারে নতুনের, ভবিষ্যতের উপাদানগন্ত্বির বীজ।

পর্য বেক্ষণ পদ্ধতি আয়ত্ত করা গ্রেছপূর্ণ, কারণ অধীতব্য বস্তু, প্রক্রিয়া বা ব্যাপারটির গ্র্ণ-ধর্ম ও সংযোগগর্নিল সম্বন্ধে রীতিমত ব্যাপক পরিসরের উপাত্ত সংগ্রহ করতে তা সাহায্য করে। এই তথ্য পরবর্তীকালে ব্যবহারিক সামাজিক সমস্যাগর্নালর তত্ত্বগত বিশ্লেষণ, স্রায়ণ ও সমাধানের সারবান ভিত্তি যোগায়। কোন কোন ধরনের তথ্য ও কত তথ্য গবেষক নথিবদ্ধ করতে, শ্রেণীবদ্ধ করতে ও অবধারণাম্লক প্রক্রিয়ায় অন্তর্ভুক্ত করতে সক্ষম হয়েছে, অনেকাংশে তারই উপরে পর্যবেক্ষণ পদ্ধতির কার্যকরতা নির্ভুর করে।

পরবর্তী তত্ত্বগত বিশ্লেষণের জন্য, লব্ধ তথ্যগ্রনিকে সেগর্নলর বিষয়গত জ্ঞাতব্য তথ্যের পরিমাণ ও অভিনবত্ব দিয়ে, সেগর্নলতে ব্যক্ত গ্রন-ধর্ম ও সংযোগগ্রনির বৈশিষ্ট্য, গবেষণার উদ্দেশ্যের সঙ্গে সেগর্নলর মিল, ও তত্ত্বগত অবধারণার সঙ্গে সেগর্নলর সংযোগ দিয়ে শ্রেণীবদ্ধ করা বিশেষ গ্রন্ত্বপূর্ণ।

পর্যবেক্ষণ, প্রয়োজনীয় পদ্ধতি হলেও, গভীর জ্ঞান লাভের পক্ষে যথেণ্ট নয়। তা বস্তু ও ব্যাপারসম্হের কিছ্ম কিছ্ম বাহ্যিক সংযোগ ও গ্র্ণ-ধর্ম সনাক্ত ও নথিবদ্ধ করতে সাহায্য করে শ্র্ধ, কিন্তু সেগর্মলর চরিত্র, অন্তঃসার ও বিকাশের প্রবণতা উদ্ঘাটন করতে পারে না। তা সীমিতও বটে, কারণ প্রাকৃতিক প্রক্রিয়াসমূহে সক্রিয় হস্তক্ষেপ তার সঙ্গে জড়িত নয়। সেটা করা হয় অন্যান্য অভিজ্ঞতাম্লক পদ্ধতির সাহায্যে: পরিমাপ, এবং আরও বেশি মান্তার, পরীক্ষা-নিরীক্ষার সাহায্যে।

18-849

পরিমাপ এক প্রত্যক্ষ বা পরোক্ষ অভিজ্ঞতাম্লক

ক্রিয়া, যা গবেষককে সক্ষম করে মান হিসেবে নেওয়া
আরেকটি বস্তুর তুলনায় বস্তুটির পরস্পরসম্পর্ক বা
পরিবর্তন নির্ণয় করতে। পরিমাপ পদ্ধতির একটি
স্নানির্দণ্টে বৈশিষ্ট্য হল অধীতব্য বস্তু, ব্যাপার বা
প্রক্রিয়াসম্ভের পরিমাণগত দিকের সঙ্গে তার প্রত্যক্ষ
সংযোগ। কিন্তু পরিমাণগত বৈশিষ্ট্যগর্নল নথিবদ্ধ করার
ফলে বিবেচ্য বস্তুটির বিকাশের বিভিন্ন পর্যায়ে সেটির
গন্পের সঙ্গে সেগন্লির সংযোগ উল্ঘাটন করা সম্ভব হয়।

পরিমাপের সাহায্যে বস্তু ও ব্যাপারসম্হের বিষয়গত পরিমাণগত চারিত্রাবৈশিষ্টা, গুন্ন-ধর্ম ও সম্পর্ক অনুসন্ধান গবেষককে সেগর্নলর গুন্ন সম্বন্ধে উন্নততর জ্ঞান অর্জন করতে এবং পরিবর্তনের সামান্য প্রবণতা নির্ধারণ করতে সক্ষম করে তোলে। তত্ত্বগত জ্ঞানের স্তরে সেই তথ্যের ব্যবহার সেগর্নলর চরিত্র ও অন্তঃসার হুদরক্ষম করতে সাহায্য করে।

বৈজ্ঞানিক অবধারণা একটি ব্যাপারকে 'প্রক্রিয়াটির স্বাভাবিকতায় ব্যাপারটির ঘটমানতা নিশ্চিত করার মতো অবস্থায়'\* পর্যবেক্ষণ করা প্রায়শই প্রয়োজনীয় করে তোলে। এটা করা হয় পরীক্ষা-নিরীক্ষার মধ্য দিয়ে।

পরীক্ষা-নিরীক্ষা হল অবধারণার এক পদ্ধতি, যখন আপেক্ষিকভাবে 'বিশ্বদ্ধ' রুপে একটি প্রক্রিয়াকে সনাক্ত ও পরীক্ষা করার স্বযোগ স্থিট হয় তার

<sup>\*</sup> Karl Marx, Capital, Vol. I, p. 19.

অবস্থা, গতিম্খ বা চরিত্রের পরিবর্তনের মধ্য দিয়ে।
একটা পরীক্ষা-নিরীক্ষায়, গবেষককে কতকগ্রিল শর্ত
অবশ্যই মেনে চলতে হয়। প্রথমত, অধীতব্য বস্তু,
প্রক্রিয়া বা ব্যাপারিটি সম্বন্ধে কিছ্ম জ্ঞান তার থাকা
দরকার। সেই জ্ঞানের ভিত্তিতে সে পরীক্ষা-নিরীক্ষা
চালানোর লক্ষ্য, পদ্ধতি ও উপায় নির্ধারণ করে।
সেই পরীক্ষা-নিরীক্ষার মধ্য দিয়ে সে লব্ধ তথ্যগ্র্লিল
পর্যবেক্ষণ, পরিমাপ ও নথিবদ্ধ করে, সেগ্রেলিকে
শ্রেণীবদ্ধ করে, পরিসংখ্যানগত হিসাব-বিকাশ করে,
এবং পরবর্তী তত্ত্বগত বিশ্লেষণের জন্য সার্রাণ তৈরি
করে, নকশা ও অন্মিচিত্র রচনা করে। পরীক্ষা-নিরীক্ষার
একটি বড় স্মানির্দিটি বৈশিষ্ট্য হল কোনো প্রকলপ বা
তত্ত্বের সঙ্গে তার সংযোগ, তার বক্তব্যগ্র্লির তত্ত্বগত
প্রতিপাদন, এবং পরবর্তী অবধারণা প্রক্রিয়ায় তার
ফলগ্রালির অন্তর্ভুক্তি।

পদ্ধতির মতো, পরীক্ষা-নিরীক্ষা সামাজিক ব্যাপারসমূহ অধ্যয়নে সর্বদা ব্যবহৃত হতে পারে না। নৈতিক, নীতিবিদ্যাগত নীতিসমূহের দর্ন সামাজিক পরীক্ষা-নিরীক্ষার সম্ভাবনা প্রায়শই বাতিল হয়। অধিকাংশ সামাজিক ব্যাপার ও প্রক্রিয়া একটি ল্যাবরেটরিতে প্নরন্পিস্থিত করা যায় না অথবা একাধিকবার সেগ্রনির প্নরাব্তি করা যায় না। 'বিশ্বদ্ধ' রুপে, সেগ্রনির রাজনৈতিক-শ্রেণীগত ও ভাবাদর্শগত বনিয়াদ থেকে বিচ্ছিন্নভাবে সেগ্রনিতিক পরীক্ষা করা যায় না। তা সত্ত্বেও, আমাদের কালে সামাজিক পরীক্ষা-নিরীক্ষার ভূমিকা বেড়ে চলেছে।

290

যেমন, উন্নয়নশীল সমাজতল্তে বৈষয়িক উৎপাদন ক্রমেই বিশি করে শিলপাত পরীক্ষা-নিরীক্ষার ধারায় বিকশিত হয়, এবং বৈজ্ঞানিক পরীক্ষা-নিরীক্ষা শিলেপাৎপাদনের পর্যায়ে গিয়ে পেণছয়। গোটা এক-একটা উদ্যোগ, বড় বড় বিশেষীকৃত খামার ও গবাদি পশ্ব-পালন সমাহারে প্রবর্তন করা হয় উৎপাদন সংগঠনের নতুন নতুন রূপ, নতুন প্রযুক্তি, কাজ করার বৈষয়িক ও নৈতিক প্রণোদনা, ইত্যাদি।

নতুন দেখা-দেওয়া ব্যবহারিক সামাজিক সমস্যাগর্নলর সমাধান সম্বন্ধে বৈজ্ঞানিক দ্ভিউজির মধ্যে নিরীক্ষাম্লক গবেষণার একটি উপাদান সর্বদাই থাকে। সামাজিক পরীক্ষা-নিরীক্ষাগর্নল এই জন্যও গ্রুর্ত্বপূর্ণ যে সেগর্নলর ফলে ব্যবহারিক সামাজিক সমস্যাবলীর জন্য বিভিন্ন সমাধানের কার্যকরতা কর্মপ্রয়েগে যাচাই করা সম্ভব হয়, এবং তাই সারা দেশ, তার বিভিন্ন অঞ্চল, বা অর্থনীতির পৃথক পৃথক শাখার পরিসরে তাড়াহর্ড়ো করে নেওয়া সিদ্ধান্ত এড়ানো যায়।

# ৩। অবধারণার তত্ত্বগত পদ্ধতি

অবধারণার ক্ষেত্রে বিমূর্ত থেকে মূর্ততে আরোহণের পদ্ধতি অত্যন্ত গ্রুব্রুপ্পূর্ণ। এই পদ্ধতির ফলে বাস্তবের বস্তু ও ব্যাপারসমূহের অন্তঃসার সম্বন্ধে গভীরতর জ্ঞানলাভ ঘটে, বিষয়গত সত্যকে জানা যায়।

অবধারণার প্রক্রিয়ার লক্ষ্য হল বাস্তবের এক প্রণতর, সর্বাঙ্গীণ ও মূর্ত-নির্দিষ্ট প্রতিফলন। ইন্দ্রিজ অবধারণার পর্যায়ে, যে পারিপার্শ্বিক বাস্তব তার বহুবিধ গুল-ধর্ম ও গুলে মুর্ত হিসেবে নিজেকে প্রকাশ করে, তা বহু সংযোগ ও সম্পর্কের মধ্যে ইতিমধ্যেই প্রতিফলিত। কিন্তু বাস্তবের সেই প্রতিফলন ও অবধারণা হল স্বতঃস্ফুর্ত ও অভিজ্ঞতাম্লক, তা বেল্টন করতে পারে শুধু ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য বাহ্যিক দিকগ্মলিকে, সংযোগ ও সম্পর্কগ্মলিকে, পক্ষান্তরে বাস্তবের নিয়ম-শাসিত সংযোগগ<sub>ু</sub>লির অন্তঃসার উল্ঘাটন করা যায় একমাত্র বিমূর্ত চিন্তনের মধ্য দিয়ে। অবধারণার দ্বান্দ্বিকতা বিমূর্ত ও মুর্তের দ্বান্দ্বিকতার মধ্যে প্রতিফলিত হয়। বস্তুজগতের অবধারণা শুরু হয় তার ইন্দিয়জ প্রত্যক্ষণ দিয়ে। কিন্তু বৈজ্ঞানিক তত্ত্বগত অবধারণার প্রস্থান-বিন্দর্টি রয়েছে ইন্দ্রিয়জ-মুতের এক দ্বান্দ্রিক নিরাকরণের মধ্যে, বিমূর্তনে এক উত্তরণের মধ্যে।

বিমৃত্রন বস্তুটির সবচেয়ে গ্রন্থপ্রণ ও সারগত গ্র্ণ-ধর্ম, দিক ও সমান্বতিতাগ্রনি আলাদা করে বেছে নিতে, এবং ইন্দ্রিসম্হের অনধিগম্য আভ্যন্তরিক সংযোগ ও সম্পর্কগ্রনির গোপন ক্ষেরটি ভেদ করতে সাহায্য করে। লেনিন লিখেছেন: 'মৃত্র থেকে বিমৃত্রে অগ্রসরমান চিন্তা — যদি তা সঠিক হয় — ... সত্য থেকে দ্রে সরে যায় না বরং তার কাছাকাছি আসে। বস্তুর, প্রকৃতির একটি নিয়নের বিমৃত্রন, মৃল্য, প্রভৃতির বিমৃত্রন, সমস্ত বৈজ্ঞানিক (সঠিক, গ্রন্তর, উন্তট

নয়) বিম্তেনিই প্রকৃতিকে আরও গভীরভাবে, সত্যভাবে ও সম্পূর্ণভাবে প্রতিফলিত করে।\*\*

বৈজ্ঞানিক অবধারণার প্রারম্ভিক বিন্দর্তে বিম্ত্ন একটি বস্তুর মানসিক পর্নর্পস্থাপন সম্ভব করে তোলে সেটির সমস্ত ব্রনিয়াদি সংযোগ ও সম্পর্ক সহ। বিম্ত্ ধারণাগর্নির সাহায্যে বস্তুটির এক অখণ্ড মানসিক ভাবর্পের এই পর্নর্পস্থাপনাকে বলা হয় বিম্ত্ থেকে ম্তুতি আরোহণ (বা অগ্রগমন)।

তাই, অবধারণার প্রক্রিয়ার দুটি প্র্যায় আছে।
প্রথম পর্যায়ে আছে ইন্দ্রিজ-মৃত্র থেকে বিমৃত্রে
আরোহণ: বস্তু ও ব্যাপারসম্হের এক তাংক্ষণিক
প্রত্যক্ষণ, ব্যবচ্ছেদ, বিশ্লেষণ ও বিমৃত্র্রনসমূহ গঠন।
দ্বিতীয় পর্যায়ে, বস্তুটি তার অখন্ডতায় মানসিকভাবে
প্রনর্পস্থাপিত হয় মূল প্রত্যয়গর্বালর শাসনাধীনকরণের
ভিত্তিতে, এবং তার অস্তঃসার ও সমান্বর্তির্তাগর্বাল
সম্বন্ধে এক মৃত্র-নির্দিণ্ট জ্ঞান গড়ে ওঠে। মার্কস
লিখেছেন: 'মৃত্র ধারণাটি মৃত্রে, কারণ তা বহর
সংজ্ঞার্থের সমন্বয়, তাই তা বিভিন্ন দিকের ঐক্যের
প্রিচায়ক। স্বত্রাং, বিচারবর্ত্বিতে তা প্রতিভাত হয়
সারনির্যাস হিসেবে, ফল হিসেবে, যাত্রাস্থল হিসেবে
নয়, যদিও তা হল আসল উৎসম্থল, এবং তাই, উপলব্ধি
ও কল্পনার উৎসম্থলও। প্রথম পন্থা ভাবর্পগর্মাকক

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 38, p. 171.

মধ্য দিয়ে বিমৃত সংজ্ঞার্থ গ্র্লি থেকে মৃত অবস্থিতি প্রনগঠন করে।'\*

অবধারণায়, বিমৃত্ হল বাস্তবে ও চিন্তনে মৃত্রের মাঝখানে এক মধ্যবর্তী পর্যায়। একমাত্র তারই মধ্য দিয়ে ও তারই সাহায্যে অবধারণা অগ্রসর হয় ইন্দ্রিয়জন্মৃত্র থেকে চিন্তনে মৃত্রের দিকে। ইন্দ্রিয়জ-মৃত্রের বিমৃত্র সংজ্ঞার্থ গ্র্নির এক সংশ্লেষণই হল চিন্তনে মৃত্রেক প্রনর্পস্থাপিত করার, মৃত্র জ্ঞান লাভ করার একমাত্র উপায়।

ইন্দ্রিয়জ-মৃততে সবচেয়ে গ্রন্থপ্রণ, সারগত দিক, সংযোগ ও সম্পর্কাগ্রনিকে বিমৃত্রনসমূহই আলাদা করে বেছে নেয়। একটি বস্তু বা বাস্তবের একটি ব্যাপারের আত্মপ্রকাশ ও বিকাশ অন্সরণ করাকে সেগ্রনি সম্ভব করে তোলে। বিমৃত্রন হল পরবর্তী মৃত্রকরণের, চিন্তনে বাস্তবের এক উপযুক্ত প্রতিফলনের শর্ত। একটি বস্তু বা ব্যাপারের মানসিক প্রনর্পস্থাপন মৃত্র বিষয়টির অন্তঃসার ও সম্পূর্ণতা সম্বন্ধে জ্ঞান দেয়।

শিক্ষার মধ্য দিয়ে জ্ঞানাহরণ আর বৈজ্ঞানিক অন্মন্ধানের মধ্য দিয়ে জ্ঞানাহরণের সমাপতন ঘটে না। মার্কস লিখেছেন, 'প্রনর্পস্থাপনের পদ্ধতিটি অন্মন্ধানের পদ্ধতি থেকে র্পের দিক দিয়ে অবশ্যই আলাদা হতে হবে। শেষোক্তটিকে বিশদে বন্ধু-উপকরণটি উপযোজন করতে হয়, তার বিকাশের বিভিন্ন

<sup>\*</sup> কার্ল মার্কস, অর্থশাদ্র-বিচার প্রসঙ্গে, প্রগতি প্রকাশন, ১৯৮৩, প্রঃ ২২৭-২৮।

র প বিশ্লেষণ করতে হয়, সেগ্ব লির আন্তর সংযোগ বার করতে হয়। একমাত্র এই কার্জাট করার পরেই, প্রকৃত গতিটি যথোপযুক্তভাবে বর্ণনা করা যায়।

শিক্ষার মধ্য দিয়ে ব্যক্তিমান,্য জ্ঞান আত্মস্থ করে, সেখানে বস্তু-উপকরণটি গবেষিত ও কোনো বিশেষ প্রণালীতন্ত্রে উপস্থাপিত হয়। ধরে নেওয়া হয় যে অভিজ্ঞতামূলক অবধারণা ও মূল বৈজ্ঞানিক ধারণাগর্বল আয়ত্ত করার পর্যায়টি এর আগেই সম্পূর্ণ হয়ে গেছে। মূর্ত অভিজ্ঞতামূলক উপকরণের বিশদ বিশ্লেষণ এবং বিমুত্নগর্লির, মুল ধারণাগর্লির স্ত্রায়ণ শিক্ষণ-বস্তুতে প্রতিফলিত হতে পারে শুধু আংশিকভাবে, অথবা আদৌ হতে পারে না। মার্কস তাঁর 'প্রাজ' গ্রন্থে বেশির ভাগই বিমৃত্ থেকে মৃত্তি আরোহণের আশ্রয় নেন, যদিও মুর্ত থেকে বিমুর্তে একটা গতিও একেবারে বাদ পড়ে না। দেখা যায়, মুতের (পণ্য, বিনিময়, দাম, ইত্যাদি) এক বিশ্লেষণ থেকে মার্কস কীভাবে অগ্রসর হয়েছিলেন বিমূতের (ম্লা, উদ্ত্ত-ম্লা, ইত্যাদি) দিকে এবং তার পরে সমাজে দৈনন্দিন জীবনের প্রকৃত সম্পর্কাল (বাণিজ্যিক মন্নাফা, স্বদের হার, ইত্যাদি) প্রকাশ করার मिदक।

নতুন সামাজিক ব্যাপারসম্হের অবধারণায় প্রথম তথা দ্বিতীয় পর্যায়টি ব্যবহার করার সম্ভাবনা বাতিল হয় না। মূর্ত ও বিমুর্তের দ্বান্দ্বিকতা সম্বন্ধে জ্ঞান

<sup>\*</sup> Karl Marx, Capital, Vol. I, p. 28.

বৈজ্ঞানিক অবধারণার, স্ভিশীল চিন্তনের একটা বড় শর্ত। দ্বান্দিক বছুবাদ অধ্যয়ন করে বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্যিভিজির ম্ল প্রতায়, ধারণা ও বিম্ত্নগ্র্লি আয়ন্ত করা যায়, সরলতম ও প্রাথমিকতম থেকে শ্রুর্করে জটিলতম পর্যন্ত এই সমস্ত বৈজ্ঞানিক ধারণার গঠন ও সেগ্র্লি শাসনাধীনকরণের দ্বান্দ্বিকতা বোঝা নিশ্চিত করা যায়। সেগ্র্লির য্রন্তিগত আধেয় ও আয়তন, অন্যান্যের সঙ্গে সেগ্র্লির সংযোগ ও পরস্পরসম্পর্ক জানা ও নির্ধারণ করতে পারা গ্রুর্ব্বপূর্ণ। ইণিন্দ্রজ্ঞানা ও নির্ধারণ করতে পারা গ্রুর্ব্বপূর্ণ। ইণিন্দ্রজ্ঞান্ত থেকে বিম্তাতে এবং তার পরে মানসিকভাবে ম্তের দিকে অগ্রগমনকে সনাক্ত করার সামর্থ্য দ্বান্দ্বিক চিন্তনের বিকাশের জন্য আরেকটি শর্ত।

বৈজ্ঞানিক অবধারণার প্রক্রিয়ায় আবশ্যিকভাবেই অন্তর্ভুক্ত থাকে **মৃক্তিগত ও ঐতিহাসিক পদ্ধতির** ব্যবহার, যার ফলে বিমৃতি থেকে মৃতিতে অগ্রসর হওয়া এবং মৃতি-নির্দিণ্ট জ্ঞানলাভ করা সম্ভব হয়।

বস্থুটির ঐতিহাসিক বিকাশের সঙ্গে বিমৃত্ থেকে মৃত্তে অগ্রগমনের কীভাবে সমাপতন ঘটে, সেই প্রশনটি হল অবধারণায় যৃক্তিগত ও ঐতিহাসিকের মধ্যে পরস্পরসম্পর্কের দিকগগুলির একটি প্রশন। মার্কস্সেই প্রশেনর উত্তরের দিকে অঙ্গুলিনির্দেশ করেছেন: 'যে বিমৃত্ বিচার-পদ্ধতি সরলতম থেকে জটিলতর ধারণাগৃদ্দির দিকে অগ্রসর হয় তা সেই পরিমাণেই প্রকৃত ঐতিহাসিক বিকাশান্গা।'\*

<sup>\*</sup> কাল মার্কস, অর্থশাদ্ব-বিচার প্রসঙ্গে, প্রগতি প্র<mark>কাশন,</mark> ১৯৮৩, পঃ ২২৯।

বিষয়গত সত্য অর্জনের জন্য এবং বাস্তবের বস্তু, ব্যাপার ও প্রক্রিয়াসমূহ সন্বন্ধে মূর্ত-নির্দিণ্ট জ্ঞান লাভের জন্য, সেগর্বালর অন্তঃসার উদ্ঘাটন করা ও সেগর্বালর আত্মপ্রকাশ ও বিকাশ সনাক্ত করা, উভয়টিই প্রয়োজন। সেই দ্বিবিধ কর্তব্যকর্ম সম্পাদনের নিহিতার্থ হল যুর্ক্তিগত ও ঐতিহাসিক পদ্ধতির ঐক্য।

ঐতিহাসিক পদ্ধতির কাজ হল বিকাশের বিষয়গত ঐতিহাসিক প্রক্রিয়া, তার শর্ত ও প্র্বশর্তগন্লি, তার কালপরস্পরা ও বহিঃপ্রকাশের মূর্ত রূপগন্লিকে চৈতন্যের মধ্যে পন্নরূপস্থাপিত করা।

ঐতিহাসিক পদ্ধতির বিপরীতে, যুক্তিগত পদ্ধতির কাজ হল বাস্তবের বস্তু ও ব্যাপারসমূহকে বিমৃত্রনের এক প্রণালীতন্দ্রের সাহায্যে তত্ত্বগত রুপে প্রনর্পস্থাপিত করা। এখানে যেটা প্রনর্পস্থাপিত হয়, তা হল বস্তুটির অন্তঃসার, প্রধান আধেয়, সাধারণ সমান্বতিতা, তার বিকাশের গতিমৃথ ও পারম্পর্য।

বৈজ্ঞানিক অবধারণা অন্মান করে নের, এক দিকে, ঐতিহাসিক বিকাশের ধারার যে কোনো বস্থুর অধারন, এবং অন্য দিকে, তার বিকাশের য্বস্থির ভিত্তিতে সেটির অধারন। এখানে যা ঐতিহাসিক তা হল যেটা য্বস্থিগত তার আধের, এবং যা য্বস্থিগত তা উদ্ঘাটন করে ঐতিহাসিকের গঠনকাঠামো ও সমান্বতিতাগ্বলিকে।

য্বক্তিগত ও দ্বান্দ্বিক পদ্ধতির অন্তঃসার সম্বন্ধে জ্ঞান এবং সেগব্লি ব্যবহারের উপরে প্রধান গ্রন্থ আরোপই দ্বান্দ্বিক চিন্তনের বিকাশের পক্ষে, এবং সামগ্রিকভাবে বৈজ্ঞানিক-তত্ত্বগত ও ব্যবহারিক প্রশিক্ষণের পক্ষে সবচেয়ে গ্রুর্ত্বপূর্ণ। দ্বান্দ্বিক বস্তুবাদ অধ্যয়নের নিহিতার্থ হল উভয় পদ্ধতিরই ব্যবহার।

মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শন হল প্রিথবী সম্বন্ধে ও সেখানে মান্ব্রের স্থান সম্বন্ধে কঠোরভাবে বিজ্ঞানসম্মত এক মততন্ত্র, এবং বিধিগ্রন্থগন্লিতে তার উপস্থাপন হল তত্ত্বগত অর্থাৎ, যুক্তিগত। স্বভাবতই, এতে এটা বোঝায় না যে দ্বান্দ্বিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদের মূল নীতিগ্ন্তি বিবৃত করার ক্ষেত্রে ঐতিহাসিক পদ্ধতি প্রয়োগ করা যায় না কার্যত প্রায় প্রতিটি প্রসঙ্গেই, মূল প্রতিজ্ঞাসমূহ, মূল প্রতায় ও নিয়মগ্রনির যুক্তিগত উপস্থাপনাকে অবধারণার ঐতিহাসিক প্রক্রিয়ায় সেগ্মলির বিকাশের এক উপস্থাপনার সাহায্যেই মুর্ত করা হয়। যেমন, 'বস্তু ও তার অস্তিত্বের র্পসম্হ' প্রসঙ্গটি অধ্যয়ন করার সময়ে শিক্ষার্থী শুধু যে জ্ঞানের বর্তমান স্তরের সঙ্গে, বস্তু, গতি, স্থান, কাল, ইত্যাদি সম্বন্ধে বৈজ্ঞানিক উপলব্ধির সঙ্গেই পরিচিত হয় তাই নয়, বস্তুবাদী ও ভাববাদী দর্শনের বিকাশের বিভিন্ন পর্যায়ে সেই দর্শনে এবং বিভিন্ন দার্শনিক ধারা-কর্তৃক সেই সমস্ত মূল প্রত্যয় সম্বন্ধে ব্যাখ্যানের সঙ্গেও পরিচিত হয়।

বিজ্ঞানসম্মত বিশ্ব দ্যুণ্টভঙ্গি ও পদ্ধতিতত্ত্বের ভিত্তি হিসেবে দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বস্থুবাদ সম্বন্ধে জ্ঞানের নিহিতার্থ হল বৈজ্ঞানিক জ্ঞানের এক ব্যুক্তিগত স্বসমঞ্জস মততন্ত্র হিসেবে তার আত্তীকরণ। ম্লেতত্ত্বগত প্রতিজ্ঞাগর্নালর ব্যক্তিগত অন্তর্বস্তু কত ভালোভাবে আত্তীকৃত হয়েছে, সেটা অনেকাংশে নির্ভর্ব

করে বাস্তবের সঙ্গে, সামাজিক-ঐতিহাসিক কর্মপ্রয়োগের সঙ্গে সেগন্বির সংযোগের উপরে। তত্ত্ব সম্বন্ধে জ্ঞান ও বাস্তব প্রক্রিয়া ও ব্যাপারসমূহ বিশ্লেষণের ভিত্তি হিসেবে তা ব্যবহার করার সামর্থ্য অবশ্যই নির্ভর করবে অবধারণার যুক্তিগত ও ঐতিহাসিক পদ্ধতির এক ঐক্যের উপরে। এই পদ্ধতিগন্বির ব্যবহার যত সচেতন হবে, জ্ঞানাহরণ ও তার ব্যবহারিক প্রয়োগ তত কার্যকর হবে।

ম্তের দিকে অগ্রগমন, বস্থুটিকে তার সংযোগ ও সম্পর্কের বৈচিত্তো ও প্র্ণতায় প্রনর্পস্থাপিত করাটা এক জটিল বিশ্লেষণী-সংশ্লেষণী প্রক্রিয়া।

বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণ হল অবধারণার সবচেয়ে গ্রুত্বপূর্ণ পদ্ধতি। বিশ্লেষণী-সংশ্লেষণী ক্রিয়া সমগ্র অবধারণাম্লক প্রক্রিয়াকে চিহ্নিত করে এবং তা হল চিস্তনের এক গ্রুত্বপূর্ণ বৈশিষ্ট্য। এক্ষেলস লিখেছেন: 'চিন্তা হল ঠিক ততখানিই চৈতন্যের লক্ষ্যবস্তুগর্নলকে সেগর্নালর উপাদানসমূহে বিশ্লিষ্ট করা, যতখানি সংশ্লিষ্ট উপাদানগর্নালকে একত্র করে এক ঐক্যে পারিণত করা।'\*

বিশ্লেষণ হল মানসিকভাবে সমগ্রকে সরলতর অঙ্গীর অংশ, দিক ও গ্র্ণ-ধর্মে প্থকীকরণ, সেগ্র্লির উদ্দেশ্যপ্রণ ও প্রণালীবদ্ধ অধ্যয়ন। সংশ্লেষণ হল বিশ্লেষিত প্থক পৃথক অংশ, দিক ও উপাদানগ্র্লির এক মানসিক সন্মিলন ও প্রনর্পস্থাপন, এবং সমগ্রকে তার ঐক্যে হদরঙ্গম করা।

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Anti-Dühring, p. 56.

অবধারণা কালে, বস্তু বা ব্যাপারটিকে তার বিভিন্ন
দিক, গ্র্ণ-ধর্ম, সংযোগ ও সম্পর্কের মধ্য দিয়ে,
সেগর্নলর প্রখান্প্রখ অধারনের মধ্য দিয়ে
বিম্ত্নের সাহায্যে মানসিকভাবে বাবচ্ছেদ করা হয়।
বিভিন্ন অঙ্গীয় অংশে বস্তুটির মানসিক বাবচ্ছেদ ও
সেগর্নলর পরীক্ষা গবেষককে সক্ষম করে তোলে
সবচেয়ে আবশাকীয়, গ্রুর্ত্বপূর্ণ ও আভ্যন্তরিক
জিনিসগর্নলিকে গোণ, আপতিক ও বাহ্যিক জিনিসগর্নল
থেকে প্রথক করে সেগর্নলিকে তাদের সমস্ত বৈচিত্রো
বেছে নিতে। এই ধরনের মানসিক ফ্রিয়া সারগতভাবে
সামান্য যে জিনিসটি সমস্ত বহুবিধ উপাদানকে
বস্তুটির গ্রণগত নির্ধারকতায় ঐক্যবদ্ধ করে সেই সামান্য
জিনিসটি উদ্ঘাটন করা সম্ভব করে তোলে।

অবধারণাম্লক প্রক্রিয়া অবশ্য বিশ্লেষণের সঙ্গেই শেষ হয়ে যায় না, তা এগিয়ে চলে বস্তুটির এক মানসিক পর্নঃস্থাপনের দিকে, বিচিত্রের ঐক্য হিসেবে মৃতিটির এক প্রনর্পস্থাপনার দিকে।

সংশ্লেষণ হল বিশ্লেষণের যুর্নক্তগত অনুব্তি, তার অন্য দিক। উপাদানগর্নলকে শাসনাধীন করার ভিত্তিতে বিমৃত্তি মূল প্রত্যরসমূহে প্রকাশিত বিশ্লেষিত উপাদানগর্নলকে মানসিকভাবে একল বিন্যস্ত করতে তা সাহাষ্য করে।

অবধারণার সামান্য বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি হিসেবে বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণকে পৃথক করা যায় না। সমগ্রকে বোঝার জন্য, বিশ্লেষণের সাহায্যে তার অংশগর্মল অধ্যয়ন করা দরকার, পক্ষান্তরে, অংশগর্মলর ভূমিকা ও ক্রিয়াসমূহ বোঝা যেতে পারে একমাত্র সংশ্লেষণের সাহায্যে সমগ্রের অবধারণার মধ্য দিয়েই। বিশ্লেষণ ইন্দ্রিয়জ-মূর্ত থেকে বিমূ্ত তে অগ্রসর হতে গবেষককে সাহায্য করে, এবং সংশ্লেষণ সাহায্য করে বিমূ্ত থেকে মান সকভাবে মূর্তের দিকে অগ্রসর হতে। বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণের ঐক্যের উপরে জাের দিয়ে লােনন লিখেছেন: '… বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণের মিলন — পৃথক অংশগ্র্লির বিখণ্ডন এবং সামগ্রিকতা, এই অংশগ্র্লির সমাহার।'\*

বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণের ব্যবহার বৈজ্ঞানিক গ্রেষণার মধ্যেই সীমাবদ্ধ নয়, যে কোনো তত্ত্বত বা ব্যবহারিক সমস্যার সমাধানেও তা ব্যবহৃত হয়। শিক্ষায়, লব্ধ তথ্যাদির বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণও ব্যবহৃত হয় গ্রুর্ত্বপূর্ণ পদ্ধতি হিসেবে।

দান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদ অধ্যয়নে, বিশ্লেষণ ব্যবহৃত হয় নতুন তথ্য লাভ করার জন্য, তা বিখাণ্ডিত করে বিশদ দিয়ে পূর্ণ করার জন্য এবং মূল ধারণা ও প্রত্যয়গ্রনির যুক্তিগত আয়তন ও আধেয় নির্ধারণ করার জন্য। সংশ্লেষণ ব্যবহৃত হয় সামান্যীকৃত ধারণাগ্রনিল স্তুবদ্ধ করার জন্য, ভাবধারণাগ্রনিল মধ্যেকার যুক্তিগত সংযোগ প্রকাশ করার জন্য, এবং অধীত বস্তু বা ব্যাপারটির যথাসম্ভব পূর্ণতম চিত্র প্রনর্পস্থাপিত করার জন্য। বৈজ্ঞানিক তথ্যের বিশ্লেষণী-সংশ্লেষণী প্রক্রিয়ণ চালানো হয় সামগ্রিকভাবে বিষয়টির কাঠামোর মধ্যে তথা প্রতিটি একক বিষয়ের \* V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 38, p. 221.

<sup>266</sup> 

মধ্যে। প্রতিটি বিষয় অধ্যয়নের ফলাফল, তার প্রধান প্রধান ভাবধারণা ও প্রতিজ্ঞার সংশ্লেষণ অবধারণার চ্ডান্ড সীমা নয়, কেননা এই সংশ্লেষিত ফলগর্লি উচ্চতর স্তরে অন্যান্য বিষয় অধ্যয়নে বিশ্লেষণাধীন হতে পারে।

অধ্যয়নের উপকরণের বিশ্লেষণী-সংশ্লেষণী প্রক্রিয়ণ তার স্ভিদাল আন্তর্কিরণের একটি শর্ত। এই উপকরণের বিশ্লেষণ, অন্ধাবন ও প্রণালীবন্ধকরণ দান্দ্রিক চিন্তনের বিকাশ ঘটায়, পক্ষান্তরে যান্দ্রিক মন্থস্থবিদ্যা অকার্যকর হয়: একটা সীমা পর্যন্ত তা একজন লোকের স্মৃতিশক্তিকে সমৃদ্ধ করতে পারে, কিন্তু তার পরে সেটা হয়ে উঠবে তার বোঝাস্বর্প। মার্কসীয়-লোননীয় দর্শন আয়ন্ত করার ব্যাপারে বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণ ব্যবহার করার অক্ষমতার অন্যান্য বির্প পরিণতিও হতে পারে, সেগ্র্লির মধ্যে আছে তার ছকবাঁধা ও মতান্ধ আন্তরীকরণ।

এই পদ্ধতিগন্ধির একটিকে পরম করে তোলা ও অন্যাটর উনম্ল্যায়ন করাও সমান বিপজ্জনক। সত্যকার বৈজ্ঞানিক অবধারণার জন্য বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণকে সেগন্দির ঐক্যে ব্যবহার করা দরকার। বিশ্লেষণের মধ্যে নিজেকে সীমাবদ্ধ রাখলে অখণ্ড, মৃত্ জ্ঞান লাভ করা যায় না, কিংবা পরীক্ষাধীন বস্তু, প্রক্রিয়া বা ব্যাপার্রাটর অভঃসার বোঝা যায় না। এবং বিশ্লেষণ ছাড়া সংশ্লেষণের মধ্যেই নিজেকে সীমাবদ্ধ রাখলে অবধারণা একটা অনিদিশ্ট ও প্রায়শই অর্থহীন কাজে পরিণত হয়।

মার্কসীয়-লোনিনীয় তত্ত্ব অধ্যয়নে বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণের সঠিক ব্যবহার বৈজ্ঞানিক জ্ঞান-প্রণালী হিসেবে তার স্বানিদি ভিতাগ্বালি দিয়ে নির্ধারিত হয়। বিশ্লেষণ-সংশ্লেষণম্লক চিন্তন বন্ধুবাদী ডায়া-লেকটিকসের আধ্য়ে ও ইতিহাস সম্বন্ধে বন্ধুবাদী উপলব্ধিকে সবচেয়ে ভালোভাবে প্রেণ করে। দ্বান্দ্রিক ও ঐতিহাসিক বন্ধুবাদ অধ্যয়নে সচেতন বিশ্লেষণী-সংশ্লেষণী ক্রিয়া শিক্ষাগত সমস্যাবলীর সফলতম সমাধান নিশিচত করে। বিশ্লেষণ-সংশ্লেষণম্লক চিন্তনের সামর্থ্য ও দক্ষতা বিকাশিত ও শক্তিশালী করা অসাধারণ গ্রুর্মপূর্ণ, কেননা মান্মকে তা স্ক্রিণীলভাবে সমাজ্ঞাবিকাশের ব্যবহারিক কর্তব্যকর্মণ গ্রুলির মোকাবিলা করতে সক্ষম করে তোলে।

বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণের পাশাপাশি, অবধারণায়
একটি বড় ভূমিকা অধিকার করে আরোহ ও অবরোহ।
আরোহ ও অবরোহ হল নতুন জ্ঞান লাভের
বিপরীত দর্টি র্প। আরোহ হল পৃথক পৃথক তথ্য
থেকে এক সামান্য প্রতিজ্ঞায়, অপেক্ষাকৃত কম সামান্য
থেকে অধিকতর সামান্য জ্ঞানের দিকে চিন্তার একটা
গতি, আর অবরোহ হল সামান্য থেকে বিশেষের দিকে
চিন্তার একটা গতি। আরোহ প্রারম্ভিক প্রস্থানস্ত্রগ্র্লি
থেকে এক ব্যাপকতর, সামান্যীকরণম্লক সিদ্ধান্ত টানা
সম্ভব করে তোলে, আর অবরোহী অন্মানগর্লি
প্রারম্ভিক প্রস্থানস্ত্রগ্রলির তুলনায় অপেক্ষাকৃত কম
সামান্য।

আরোহী পদ্ধতি অবধারণা প্রক্রিয়ার

প্রারম্ভিক পর্যায়গর্বলিতে, যখন মান্ষ প্রায়োগিক অভিজ্ঞতা অনুধাবন করে, তথ্য ও উপাত্ত সঞ্চয় ও সামান্যীকৃত করে, একটি প্রকল্প স্ত্রবদ্ধ করে ও সোটি যাচাই করে তখন কার্যকর হয়। এই পদ্ধতির অন্যতম গুল এই যে এমন কি একটিমান্ত, বিশেষ তথ্যের ভিত্তিতেই বিশ্লেষণ ও সামান্যীকরণের জন্য তা ব্যবহার করা যায়। তার বৈশিষ্ট্য হল স্বতঃপ্রমাণ। আরোহী পদ্ধতির প্রণালীবদ্ধ ব্যবহার মূর্ত-নিদিশ্ট পরিস্থিতি বিশ্লেষণ করা, তথ্যগত উপাত্তের সামান্যীকরণ করা, প্রকলপগর্বাল উপস্থিত ও যাচাই করার সামর্থ্যকে বিকশিত করে। সেই সঙ্গে, আরোহী পদ্ধতির সীমাবদ্ধতাগ্রলি, ফলস্বর্প লব্ধ জ্ঞানের সমস্যাম্লক চরিত্র মনে রাখা দরকার। আরোহের ত্র্টি এই যে অধীত বস্তুটির বিকাশকে তা গণ্য করতে পারে না। **এক্সেলস** লিখেছেন: 'আরোহ যে ধারণাগর্নল নিয়ে কাজ করে: প্রজাতি, বর্গ, শ্রেণী, সেগত্বলি ক্রমবিকাশ তত্ত্বের দ্বারা অ-স্থিরীভূত হয়েছে এবং তাই হয়ে উঠেছে আপেকিক; কিন্তু আরোহের জন্য আপেক্ষিক ধারণাগর্বল ব্যবহার করা যায় না।'\*

অবরোহী পদ্ধতির অন্যতম গ্র্ণ এই যে তার সাহায্যে টানা সিদ্ধান্তগর্লি কড়াকড়িভাবে প্রদর্শনসাধ্য, এবং ফলস্বর্প লব্ধ জ্ঞান সত্য ও প্রামাণিক। সত্য প্রস্থানসূত্র থেকে আমরা অবরোহী প্রণালীতে যর্যুক্তগতভাবে প্রয়োজনীয় অনুমিদ্ধান্ত টানতে পারি।

19-849

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, pp. 227-28.

'আমাদের প্রস্থানসূত্রগত্নীল যদি ঠিক হয় এবং আমরা যদি চিন্তার নিয়মসমূহকে সেগ্রালর ক্ষেত্রে সঠিকভাবে প্রয়োগ করি, তা হলে ফলটা বাস্তবের সঙ্গে অবশ্যই মিলবে.'\* এ কথা লিখেছেন এঙ্গেলস। অবরোহী পদ্ধতি তত্ত্বগত উপকরণটিকে যুর্নক্তগত শৃঙ্থলাবিন্যাস ও অখন্ডতা দেয়, তাকে প্রতিপাদন ও প্রণালীবদ্ধ করতে সাহায্য করে। সংশ্লেষণ দিয়ে সম্পর্নরত হয়ে অবরোহ গঠিত হয় তত্ত্বের ক্রমবিকাশ অনুযায়ী, বস্তুটির র্পান্তরের ঐতিহাসিক পর্যায়সমূহ অনুযায়ী। এঙ্গেলস লিখেছেন, আমাদের প্রজাতি '[বংশপর্যায়ে] অবরোহণের দ্বারা আরেকটি প্রজাতি থেকে আক্ষরিকভাবেই অবতরণ করেছে'।\*\* কিন্তু অবরোহী পদ্ধতিরও নিজস্ব ব্রুটি আছে। তার মূল সামান্য প্রস্থানস্ত্রসম্হের সামগ্রিকতার দ্বারা এবং এই সমস্ত প্রস্থানসূত্র সিদ্ধ করতে তার অক্ষমতার দ্বারা অবরোহের সম্ভাবনাগ্মলি সীমিত।

অবধারণার প্রকৃত প্রক্রিয়ায়, আরোহ ও অবরোহ থাকে ঐক্যের মধ্যে। এই ঐক্য উভয় পদ্ধতিরই স্বফলগর্বলকে ব্যবহার করা সম্ভব করে তোলে, একটির সীমাবদ্ধতা প্রেণ হয় অপরাটির গ্রণগর্বল দিয়ে। আরোহ আবশ্যিকভাবেই অবরোহ দিয়ে সম্প্রিত হয়, এবং শেষোক্রটির উপাদানসমূহ তাতে অন্তর্ভুক্ত থাকে। বস্তুসমূহে সদৃশ বৈশিষ্ট্যগর্বালকে চিহ্ন্ত করার মধ্যেই

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Anti-Dühring, p. 399.

<sup>\*\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, p. 227.

তা সীমাবদ্ধ থাকে না, এগর্বালর মধ্যে যা সারগত रमिंग अवामा करत प्रथाय वर स्मर्गानत পারস্পরিক সংযোগ ও সম্পর্ক প্রকাশ করে, অবরোহের কিছু, কিছু, উপাদান ছাড়া যা অসম্ভব। আবার তার দিক থেকে অবরোহকে প্রারম্ভিক সিদ্ধান্তসূত্রগর্নালর সত্য ও সিদ্ধতা গণ্য না করে যুক্তিবিচারের একটি প্রণালী-তে পর্যবিসত করা যায় না; প্রারম্ভিক সিদ্ধান্তস্ত্রগর্তার সত্য ও সিদ্ধতা আরোহের উপাদানগর্নির অন্তর্ভুক্তির দ্বারা নিশ্চিত হয়। সেগ্রালর আন্তঃসংযোগ ও পরস্পর-নির্ভারশীলতা, এবং অবধারণার প্রক্রিয়ায় সেগ্রুলির ঐক্যের প্রয়োজনীয়তার প্রেক্ষিতে, এঙ্গেলস লিখেছেন: 'আরোহ ও অবরোহ সংশ্লেষণ ও বিশ্লেষণের মতোই আবশ্যিকভাবে একত্র থাকে। অপরটির হানি ঘটিয়ে একটির প্রশংসা করে আকাশে তোলার পরিবর্তে, তাদের প্রত্যেকটিকে তার যথাস্থানে প্রয়োগ করতে চেষ্টা করা উচিত আমাদের, এবং সেটা একমাত্র করা যেতে পারে এই কথাটি মনে রেখে যে তারা একত থাকে, তারা পরস্পরকে সম্পূরিত করে।'\*

মার্ক সীয়-লোননীয় দর্শন অধ্যয়নের সঙ্গে বৈজ্ঞানিক আরোহ ও অবরোহের ব্যবহার জড়িত, যখন জ্ঞান অনুমান বলে আহরণ করা হয় লব্ধ্য তথ্যের ভিত্তিতে। এই পদ্ধতিগঢ়লির উপরে দখল এক দিকে বাস্তবের, দৈনন্দিন ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপের তথ্য ও ব্যাপারসমূহকে সামান্যীকৃত করতে সাহাষ্য করে,

<sup>\*</sup> Frederick Engels, Dialectics of Nature, p. 288.

অন্য দিকে সামান্য কর্তব্যকর্ম ও প্রতিজ্ঞাসম্বহর ভিত্তিতে ব্যবহারিক সমস্যাবলীর ম্ত্-নিদিন্টি সমাধান খংজে পেতে সাহায্য করে।

শিক্ষাবিজ্ঞানগত আরোহ ও অবরোহের পদ্ধতির বিচক্ষণ ব্যবহার শিক্ষায় ও কাজে বিরাট ব্যবহারিক সাহায্য করে। আরোহ ও অবরোহের শিক্ষাবিজ্ঞানগত ব্যবহার অনুমানলব্ধ জ্ঞান অর্জনের পদ্ধতি থেকে প্থক এইখানে যে তার লক্ষ্য প্রস্থানসূত্রসমূহ থেকে সিদ্ধান্ত টানা নয়, বরং জ্ঞানের একটি একক থেকে আরেকটি এককে যাওয়া, বহুর্রবধ প্রত্যয় ও প্রতিজ্ঞা ব্যাখ্যা করা। অধীত উপকরণ প্রণালীবদ্ধ করে তাকে আরোহী ও অবরোহী উভয়ভাবেই উপস্থিত করা যায়। উপকরণটি যদি পূথক পূথক তথ্য থেকে সামান্য প্রতিজ্ঞাসমূহে উত্তরণের মধ্য দিয়ে প্রণালীবদ্ধ ও উপস্থিত করা হয়, তা হলে ব্যবহৃত পদ্ধতিটি হল আরোহী, আর সমস্যাটি যদি সামান্য প্রতিজ্ঞাসমূহ দিয়ে শ্রুর করে উপস্থিত করা হয় এবং তার সঙ্গে জড়িত থাকে পৃথক পৃথক তথ্যে পরবর্তাকালে উত্তরণ, তা হলে সেই ব্যবহৃত পদ্ধতিটি হল অবরোহী।

বলতে গেলে যে কোনো সমস্যাই আরোহী ও অবরোহী উভয়ভাবেই উপস্থিত করা যায়। পদ্ধতিটি সাধারণত বেছে নেওয়া হয় উপস্থাপনার উদ্দেশ্য অনুযায়ী, খোদ সমস্যাটির স্কৃনির্দিষ্টতা ও যে শ্রোত্মণ্ডলীর জন্য তা উদ্দিষ্ট তার বৈশিষ্ট্য অনুযায়ী। সমস্যাটির জনবোধ্য, সহজবোধ্য উপস্থাপনের কাজ সবচেয়ে ভালোভাবে সাধিত হয় আরোহের সাহায্যে,

আর বিবৃত প্রতিজ্ঞাগ্রনির প্রখ্যান্প্রথ প্রদর্শনের জন্য দরকার হয় অবরোহ। ঘান্দ্রিক বস্তুবাদ অধ্যয়নে এই উভয় পদ্ধতিই ব্যবহার করা উচিত, প্রত্যেক বিষয়ে অগ্রাধিকার দেওয়া উচিত সেটিকে, যেটি তার সমস্যাবলীর আধেয় আরও ভালোভাবে ব্রুকতে, এবং অর্জিত জ্ঞানের ব্যবহারিক প্রয়োগ করতে শিক্ষার্থাকৈ সক্ষম করে তোলে।

আগেই বলা হয়েছে, বৈজ্ঞানিক বিম্ত্নগর্থি অবধারণায় এক অসাধারণ গ্রুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করে। কিন্তু বিম্ত্নসমূহ গঠনেই অবধারণা-প্রক্রিয়া শেষ হয়ে যায় না, কেননা অধীতব্য বস্তুটির সমগ্র অন্তঃসার সেগর্থিল উন্ঘাটন করতে পারে না। বিম্ত্রি চিন্তন হল অসম্পূর্ণ, সামান্য ও অ-দ্বান্দ্রিক, পক্ষান্তরে দ্বান্দ্রিক চিন্তন হল প্রগাঢ়ভাবে বৈজ্ঞানিক, নির্দিণ্ট, স্বুসংগত ও উপসংহারম্লক, অর্থাৎ, মূ্ত্র।

আরোহ ও অবরোহের পাশাপার্টশ, চিন্তাকে মুর্ত করার আরেকটি বড় হাতিয়ার হল উপমা। এর স্মৃনিদিশ্ট বৈশিশ্ট্য হল একটি বিশেষ থেকে আরেকটি বিশেষে চিন্তার একটা গতি। উপমা আরোহ ও অবরোহের মাঝখানে এক ধরনের মধ্যবর্তী, উত্তরণমূলক স্থান অধিকার করে থাকে।

উপমা হল অনুমানলন্ধ জ্ঞানের একটি রুপ, যেখানে কোনো কোনো দিক দিয়ে বস্তুসমূহের মধ্যে একটা সাদৃশ্যকে অন্যান্য দিক দিয়ে সেগ্রনির সাদৃশ্য সম্বন্ধে সিদ্ধান্ত টানার জন্য ব্যবহার করা হয়। এর অর্থ এই যে অধীতব্য বস্তুটির ব্যাপারে এক প্রস্ত প্রাথমিক কিয়া উপমার পূর্বপামী হওয়া দরকার। এই ক্রিয়াগর্বলর মধ্যে আছে, প্রথম, বস্তুটির পূথক পৃথক দিক, গ্র্ণধর্ম, সংযোগ ও সম্পর্ক সম্বন্ধে অভিজ্ঞতাম্লক জ্ঞান আন্তীকরণ ও সেগর্বলিকে প্রণালীবন্ধকরণ; দ্বিতীয়, একটি উপযুক্ত সদৃশ উদাহরণ (মডেল) বাছাই, যার গ্র্ণ-ধর্মগর্বলি সম্প্রণতিমর্পে অধীত এবং যার সঙ্গে উপমা টানা হবে; এবং তৃতীয়, তুলনীয় বস্তুগর্বলর অভিন্ন বৈশিষ্ট্যগর্বলি, আর মডেলটি যে বৈশিষ্ট্যের অধিকারী ও অধীতব্য বস্তুটিতে যে বৈশিষ্ট্য স্থানান্তরিত হবে, এই দ্রেরের মধ্যে আবিশ্যক ও সারগত সংযোগ প্রতিষ্ঠা করা।

প্রারম্ভিক ও সরলতম পদ্ধতিটি হল বিভিন্ন বস্থু বা ব্যাপারের অভিন্ন বৈশিষ্ট্যগর্নল চিহ্নিত করা। এখানে গ্রন্থপর্ণ বিষয়টি হল, প্রথমে, যথাসম্ভব বেশি অভিন্ন বৈশিষ্ট্য প্রতিষ্ঠা করা, এবং দ্বিতীয়, সমস্ভ গোণ ও আপতিক বৈশিষ্ট্য পূথক করে এই সমস্ভ বস্থু বা ব্যাপারের সারগত, অন্তলান বৈশিষ্ট্যগর্নলতে সাদ্শ্যসমূহ বেছে নেওয়া। অধীতব্য বস্তু, ব্যাপার বা প্রক্রিয়াসমূহের সাদ্শ্য ও প্রভেদগর্নল যত পর্থান্পর্থব্পে বিশ্লেষিত হয়, উপমা থেকে সিদ্ধান্তটা তত বেশি সারগর্ভ ও সম্ভাব্য হয়।

অন্যান্য গ্র্ণ-ধর্ম বা দিকগ্রনির সাদ্শ্যের ভিত্তিতে বস্থু বা ব্যাপারসম্বহের কোনো কোনো গ্র্ণ-ধর্ম বা দিকের সাদ্শ্য সম্বন্ধে যে কোনো সিদ্ধান্ত সর্বদাই একটা সম্ভাব্যতা। সদৃশ বস্তু বা ব্যাপারসম্বহের ব্যাপক, প্রুৎখান্প্রুৎখ ও গভীর অধ্যয়ন উপমা থেকে সিদ্ধান্তসমূহের সম্ভাব্যতা বাড়ানোর একটি গ্রন্ত্প্র্ শর্ত। অধীতব্য বস্তুগত্বলি সম্বন্ধে আমাদের জ্ঞান যত বেশি পূর্ণ হয়, সেগালির সংখ্যা তত কম গ্রের্প্প্রণ হয়ে ওঠে। বস্তুগর্মাল সম্বন্ধে যেখানে ভালোভাবে অনুসন্ধান করা হয় না, সেখানে সেগ্র্লির অন্তঃসার প্রকাশিত হয় না, এবং সেগর্বালর প্রভেদগর্বালকে গণ্য করা হয় না, উপমা থেকে অত্যন্ত সম্ভাব্য সিদ্ধান্তসম্হের কোনো ভিত্তি থাকে না। এ কথাও মনে রাখা দরকার যে তুলনীয় বস্তুগুলির সম্পূর্ণরূপে সমাপতন নাও ঘটতে পারে। উপমা সেগর্নালর মিলকে প্রতিষ্ঠা করে भन्ध्य निर्मिष्ठे कारना कारना मिक मिरस, निर्मिष्ठे বৈশিষ্ট্যগর্লি অনুযায়ী। লেনিন লিখেছেন: 'প্রত্যেক তুলনায় তুলনাকৃত বস্তুসমূহ বা ধারণাগ্রিলর মাত্র একটি দিক বা একাধিক দিকের ব্যাপারে একটা সাদ্শ্য টানা হয়, আর অন্য দিকগ্র্লি সামিয়াক পরীক্ষাম, লকভাবে ও শত সাপেকে বিমৃত করা হয়।'\*

উপমার সিদ্ধান্তসমূহ শুর্ধ সম্ভাব্য বলে, উপমা যুক্তিগত প্রমাণের হাতিয়ার হিসেবে কাজ করতে পারে না। তা সত্ত্বেও, এটি হল অবধারণার সবচেয়ে ব্যাপকভাবে ব্যবহৃত অন্যতম পদ্ধতি।

উপমাকে প্রয়োগ করার উপায় সম্বন্ধে জ্ঞান ও তার বিচক্ষণ ব্যবহার ব্যবহারিক কাজে বিরাট গ্রুর্ত্বপূর্ণ হতে পারে। সদৃশ প্রক্রিয়াসমূহ ও জীবনের পরিক্সিতিগ্রনির এক বিশ্লেষণ বিভিন্ন সমস্যার

<sup>\*</sup> V. I. Lenin, Collected Works, Vol. 8, p. 454.

অন্কৃলতম সমাধান খংজে পাওয়া এবং ম্ত্-নিদিণ্ট অবস্থার কীভাবে আচরণ করতে হবে তা স্থির করা সম্ভব করে তোলে। প্রমিক প্রেণীর আন্দোলনের সামনেকার জর্নুরি সমস্যাগর্নল সমাধানে লেনিন কীভাবে উপমা ব্যবহার করতেন তা দেখাতে গিয়ে নাদেজদা ক্রুপস্কায়া বলেছেন: 'লেনিনের পদ্ধতিটা ছিল অন্রুপ সব পরিছিতি পরীক্ষা করে মার্কসের রচনাগর্নল নেওয়া, সেগর্নল প্রুখান্প্রুখর্পে বিশ্লেষণ করা ও বর্তমানের সঙ্গে তুলনা করা, এবং সাদ্শ্য ও প্রভেদগর্মল বার করা।'\* এক প্রস্ত সাদ্শায্ত্ত স্চেকর ভিত্তিতে, একটি প্রক্রিয়া বা ব্যাপারের বিকাশের গতিম্বখ আগে থেকে দেখা যায়, এবং অবাঞ্ছিত পরিস্থিতি এড়ানো ও তার ইতিবাচক উপাদানগ্রনিকে স্কুদ্ট করার উদ্দেশ্যে তাকে প্রভাবিত করার উপায়

উপমা ব্যবহৃত হয় বাচনিক ও দৃশ্যগত মডেল বা আদল গড়ে তোলার জন্য, যেখানে বিশ্লেষণাধীন এলাকাটিকে উপস্থাপিত করা হয় আরও ভালোভাবে অধীত, জ্ঞাত ও সহজবোধ্য আরেকটি এলাকার সাহায্যে। আরও সিদ্ধ সিদ্ধান্তসমূহ লাভ করার জন্য মডেল পরীক্ষা-নিরীক্ষা ব্যবহৃত হয়। এই ক্ষেত্রে, নির্দিণ্ড বস্তু, প্রক্রিয়া বা ব্যাপারটিকে প্রকৃতই বিদ্যমান বা কালপনিক ব্যবস্থাতন্ত্র, যা অবধারণা-প্রক্রিয়ায় মুলের

<sup>\*</sup> নাদেজদা ক্রপশ্কায়া, লেনিন প্রসঙ্গে (সংকলিত বক্তৃতা ও প্রবন্ধ), মন্ত্রেন, ১৯৭৯, পৃঃ ৩০৭ (রুশ ভাষায়)।

প্রতিকল্পস্বর্প ও যা তার অন্বর্প, সদৃশ, সেই ব্যবস্থাতন্ত্রে পরীক্ষাম্লক অধ্যয়নের অধীনস্থ করা হয়। 'মডেল তৈরি করাটা হল এমন একটি আদল निर्मान, या मुरलत गठेनकाठारमा, আচরণ ও অन्যान्य গুল-ধর্মের বৈশিষ্ট্যসমূহকে, এবং সেটি দিয়ে পরবর্তী নিরীক্ষা, বা তার মানসিক পর্যবেক্ষণকে প্রনর পস্থাপিত করে।'\* মডেল বা আদল-নির্মাণ গবেষককে একটি বিধিতায়তন বা হুস্বীকৃতায়তন আদলের সাহায়ে এমন সমস্ত প্রক্রিয়াকে 'বিশ্বদ্ধ' রূপে আরও পুরখানুপুরখভাবে অধ্যয়ন করতে সক্ষম করে তোলে, যে প্রক্রিয়াগ্নলি প্রত্যক্ষভাবে পর্যবেক্ষণ করা याয় ना। नित्रीकात ফলগ্রুলি সামান্যীকৃত হয় এবং মূল বন্ধুটিতে অথবা যেটি অধীত হয়েছে সেটির অনুরূপ বস্তুসম্হের গোটা একটা সমণ্টিতে স্থানান্তরিত হয়। মডেল নিরীক্ষাগর্লি থেকে টানা সিদ্ধান্তগর্ল অত্যন্ত প্রামাণিক। চলমান বৈজ্ঞানিক ও প্রয়াক্তি বিপ্লব ও বিপর্ল সামাজিক র্পান্তরগর্লির অবস্থায়, মডেল নিরীক্ষাগর্বল আরও ব্যাপকতর পরিসরে ব্যবহৃত হচ্ছে भा धा क्री क उ कु र को भाग विखानगरी नरा नरा, বরং সমাজতত্ত্ব, অর্থনীতি, ইত্যাদিতেও। সামাজিক কর্ম-প্রয়োগ আদল-নির্মাণকে ক্রমেই আরও বেশি করে সামনে তুলে ধরছে সামাজিক অবধারণার একটি পদ্ধতি হিসেবে এবং সামাজিক বিজ্ঞানের একটা বড় কর্তব্যকর্ম হিসেবে।

<sup>\*</sup> দ্রুণ্টব্য, দ্বান্দ্বিক বস্থুবাদ, মস্কো, ১৯৭৪, প্রঃ ১৭৮ (র**্শ** ভাষায়)।

## উপসংহার

বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকস মার্কসবাদলেনিনবাদের একটা বড় তত্ত্বগত অর্জন। এর
ঐতিহাসিক গ্রুত্ব এবং মানবজাতির বর্তমান
ও ভবিষ্যতে তার স্থায়ী মূল্য বাড়িয়ে দেখানো
দরকার হয় না। ব্যতিক্রমহীনভাবে মানবিক
ক্রিয়াকলাপের প্রতিটি ক্ষেত্রেই তা পরিব্যাপ্ত:
দর্শন ও বিশেষ বিজ্ঞানসমূহ, বৈষ্যিক ও
আত্মিক উৎপাদনের সকল ধারায়।

বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকসের মূল নীতিগন্নির একটা সংক্ষিপ্ত ও জনবোধ্য পরিচয়-দান থেকেও, বিশ্ব দ্ভিউজির দিক দিয়ে তার অপারিসীম গ্রুত্ব, তার নীতি, নিয়ম ও মূল প্রত্যয়গন্নির পদ্ধতিতত্ত্বগত ভূমিকা, সেগন্নির বৈধতা ও কঠোরভাবে বৈজ্ঞানিক চরির, বৈজ্ঞানিক অবধারণা ও তার ভিত্তিতে কর্মপ্রয়োগের জন্য সেগর্বলর বিষয়গত প্রয়োজনীয়তা প্রদর্শন করে। বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকস বিশ্ব দ্যুণ্টিভঙ্গি হিসেবে ও বৈজ্ঞানিক অবধারণা আর তার ফলস্বর্প কর্মপ্রয়োগের পদ্ধতিতত্ত্বগত ভিত্তি হিসেবে জীবনের ক্ষেত্রে কত প্রাসঙ্গিক, তার সবচেয়ে জাজ্বল্যমান কয়েকটি বহিঃপ্রকাশ এখানে তুলে ধরা হল।

প্রথম, বন্ধুবাদী ডায়ালেকটিকস হল প্রকৃতি, সমাজ ও চিন্তনের সবচেয়ে সামান্য নিয়মগ্র্লির এক বিজ্ঞান, এই সমস্ত ক্ষেত্রেই বিকাশের বিষয়গত সমান্ব-বার্তিতাগ্র্লি তাতে বিজ্ঞানসম্মতভাবে প্রতিফলিত। বিজ্ঞান ও কর্মপ্রয়োগকে তা যোগায় বিশ্ব দ্ণিভিঙ্গি ও পদ্ধতিতত্ত্ব; সেগ্র্লিকে অভিম্বখী করে তোলে যা কিছ্ব নতুন, প্রগতিশীল ও বিকাশমান, তার দিকে।

দ্বিতীয়, ইতিহাসবাদের নীতি স্বসংগতভাবে ব্যবহার করে বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকস মানবজাতির প্রগতির সীমাহীন পরিপ্রেক্ষিত তুলে ধরে, এবং প্রগতিশীল শ্রেণীর অবস্থানসমূহ থেকে, সমস্ত জনগণের চৈতন্যকে অভিমুখী করে ভবিষ্যতের দিকে, সমাজতন্ত্র ও কমিউনিজমের দিকে, যখন সামাজিক সন্তার বিশ্বব্যাপী সমস্যাগ্রিল সম্পূর্ণর্পে সমাধান হবে।

তৃতীয়, অন্য সমস্ত দার্শনিক মতবাদ থেকে বস্তুবাদী 
ডায়ালেকটিকসের পার্থক্য এইখানে যে তা হল 
বৈজ্ঞানিক ও ব্যবহারিক প্রগতির ভিত্তিতে গড়ে ওঠা 
নিয়ম ও মূল প্রত্যয়গন্লির এক বিজ্ঞানসম্মতভাবে 
প্রতিপাদিত ও য্বিজ্ঞগতভাবে আন্তঃসংঘ্রক্ত, অঙ্গাঙ্গী

মততন্ত্র, যে মততন্ত্র ইতিহাসের ধারায় বিকশিত হয়ে চলে। প্রকৃতি, সমাজ ও চিন্তনের ক্ষেত্রে বিকাশকে সবচেয়ে যথাযথভাবে প্রতিফলিত করে, এমন বিশ্ব দ্ণিউভিঙ্গি ও পদ্ধতি হিসেবে বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকসনিজেকে পরিবর্তিত, বিকশিত ও সমৃদ্ধ করে চলে, তার মূল প্রত্য়গত যন্ত্রিকৈ প্রণি করে, নতুন নতুন ধারণা প্রবর্তন করে, এবং প্রনাে ধারণাগ্রনিকে বিশেষভাবে নির্দিষ্ট করে।

মার্ক সীয়-লোননীয় দর্শনের ক্ষেত্রে, বন্ধুবাদী ভায়ালেকটিকস হল বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গি ও পদ্ধতিতত্ত্বগত মর্মমল, যা প্থিবীর বিকাশের সার্বিক নিয়মগ্র্লি ও মান্ব-কর্তৃক তার অবধারণাকে প্রকাশ করে। এখানে তা উন্মোচিত হয় ক্রমবিকাশের এক তত্ত্ব হিসেবে, এবং যুগপংভাবে, অবধারণার তত্ত্ব ও তত্ত্বগত চিন্তনের যুক্তিবিদ্যা হিসেবে।

বিশেষ বিজ্ঞানগর্নলতে, তা জ্ঞানের এই শাখাগর্নলতে সামান্য তত্ত্বগত ও দার্শনিক সমস্যাবলী সমাধানের জন্য এক বিশ্ব দ্ণিউভিঙ্গি ও পদ্ধতিতত্ত্বগত ভিত্তি হিসেবে কাজ করে। এই বিজ্ঞানগর্নলকে তা যোগায় অধীত ব্যাপারসম্হকে দেখার এক বিষয়গত পদ্ধতি, তাদের সমস্যাগর্নলর তত্ত্বগত সমাধানে পর্যবেক্ষণ, নিরীক্ষা ও আদল-নির্মাণের বৈজ্ঞানিক হাতিয়ার। বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকসের উপরে সচেতন দখল ও তার পদ্ধতি ব্যবহার প্রাকৃতিক ও সামাজিক উভ্য়বিধ বিশেষ বিজ্ঞানসম্হেই প্রগতিকে ছবিত করে। মানুষের বৈপ্লাবিক কর্মপ্রয়োগ ও র্পান্তরসাধক

ফ্রিরাকলাপে বস্থুবাদী ডায়ালেকটিকস বিশেষ গ্রুর্ত্বপূর্ণ। ব্যবহারিক সমস্যাগ্র্লি সমাধানের উপায় ও পদ্ধতি নির্ণয়ে এর সচেতন ও বিচক্ষণ ব্যবহার সাফল্যের একটা নিশ্চিতি, পক্ষান্তরে ডায়ালেকটিকস বর্জন ও তার দাবিগ্র্লি গণ্য না-করার ফলে অবধারণা ও কর্মপ্রয়োগ উভয় ক্ষেত্রেই গ্রুর্তর ভূল ও হিসাবের গর্মিল দেখা দিতে বাধ্য।

বিপরীতের ঐক্য ও সংগ্রাম — এই দ্বান্দ্রিকতা আজকের প্থিবীর পক্ষে বৈশিষ্ট্যপূর্ণ। এর ক্রমবর্ধমান পরস্পরনিভর্নশীলতা প্রকাশ পায় শুব্র উদ্বর্তনের সমস্যাতেই নয়, বরং বিশ্ব অর্থনীতির অস্তিত্ব ও বিকাশেও, পরিবেশ সংরক্ষণ, উন্নয়নশীল দেশগর্নলর পশ্চাৎপদতা, রোগ ও অনাহার কাটিয়ে ওঠা, মানবপ্রগতির জন্য শক্তির নতুন নতুন উৎস, মহাকাশ ও বিশ্ব মহাসাগরকে কাজে লাগানো, প্রভৃতির সঙ্গে সম্প্র মানবজ্ঞাতির অভিন্ন স্বার্থের অস্তিত্ব ও তীরতাব্দ্ধিতেও।

আজ সমাজতান্ত্রিক দেশগর্নার অর্থনৈতিক ও
আজিক ক্ষেত্রে সমাজতান্ত্রিক সম্পর্কের গোটা ব্যবস্থাপ্রণালীর আম্ল নবায়নের সময় এসেছে। নবায়নের
কেন্দ্রবিন্দর্ হল সমাজজীবনের অধিকতর গণতন্ত্রীকরণ,
কথা আর কাজের মধ্যে, বাস্তব আর ঘোষিত কর্মানীতির
মধ্যে বিরোধ কাটিয়ে ওঠা। এই অসমুস্থ বৈসাদ্শ্য
মানবচৈতন্যে প্রতিফলিত হয়েছিল, স্থিট করেছিল
অবিশ্বাস, অক্রিরতা ও উদাসীনতা। গণতন্ত্রের বিকাশ
এই কৃত্রিম বিরোধকে দ্রে করে এবং নিজের ক্ষমতা

ও প্রবণতা প্রকাশ করার, চরিত্রের নতুন স্ভিশীল দিকগর্লি উদ্ঘাটিত করার অবকাশ দেয়।

সমাজে স্কৃষ্থ নৈতিক পরিবেশ ছাড়া গণতান্ত্রিক প্রক্রিয়া ভালোভাবে চলতে পারে না, সেই প্রক্রিয়ার জন্য দরকার শ্বধ্ব শিক্ষিত ও রাজনৈতিকভাবে পরিপক্ষ জনগণই নয়, নাগরিক দায়িত্ববোধসম্পন্ন জনগণও। সমাজতন্ত্রে গণতন্ত্রের ব্রুটিহীনতা সাধন কমিউনিস্ট চৈতন্য গড়ে তোলার একটা পথ ও উপায় যোগায়। এই দ্বান্দ্রিক পরস্পরসম্পর্কের আরেকটি দিক এই যে খোদ গণতন্ত্রই নৈতিকতা শিক্ষা দেয় ও তা গড়ে তোলে। তা অর্জিত হয় ব্যাপক উন্মন্ত্রুতা, জটিল সমস্যাগর্বলি নিয়ে অবাধ আলোচনা, তীক্ষ্ম প্রশেবর মীমাংসার মধ্য দিয়ে, প্রকাশ্য ও অকপট সার্বজনিক নিয়ন্ত্রণের মধ্য দিয়ে।

সমাজতন্ত্রের উৎকর্ষ সাধনের সময়ে ন্যায়বিচার ও সমানতার নীতির স্কুসংগত র্পায়ণ, উৎপাদিকা শক্তি ও উৎপাদন-সম্পর্কের দ্বান্দ্রিকতার বিশ্লেষণ প্রান্দ্রিকত। যে সমস্ত বাস্তব বিরোধ কমিউনিস্ট সামাজিক ও অর্থনৈতিক গঠনকাঠামোতেও বিকাশের উৎস, সেগ্লি অতিক্রম করে এই কর্তব্যগ্লিও সমাধা করতে হবে। সমাজতন্ত্রে বিরোধগ্রিল শোষণম্লক সমাজে যেমন হয় সেই রকম বৈরম্লক চরিত্রের নয়, শাসক মার্কস্বাদী-লোননবাদী পার্টির স্থিরমান্তিক, বাস্তবসম্মত কর্মনীতির কল্যাণে, সমাজতান্ত্রিক নির্মাণকর্মের রণনীতি ও রণকৌশল প্রণয়ন সম্পর্কে তার স্থিটিশীল দ্ভিউজি, মাম্বলি,

সেকেলে, ঐতিহাসিকভাবে নিঃশেষিত ধ্যানধারণার গণ্ডি অতিক্রম করার সামর্থ্যের কল্যাণে এই বিরোধগর্নালর মীমাংসা করা যায়।

সমাজতান্ত্রিক সমাজে ব্যাপক জনসাধারণ সার্বজনিক প্রক্রিয়াগর্নালর বিজ্ঞানসম্মত পর্থনিদেশনায় সক্রিয়ভাবে অংশগ্রহণ করে। কিন্তু এই সমস্ত জটিল ও দায়িত্বপূর্ণ ক্রিয়াকলাপে অংশগ্রহণের জন্য প্রত্যেকের প্রস্তুতি থাকতে হবে। পর্থনিদেশনায় সমাজের প্রত্যেক সদস্যের অংশগ্রহণের প্রয়োজনীয়তা, আর এই সামাজিক ভূমিকা সম্পাদনে তার সামর্থ্যের মাত্রা — এই দ্বুরের মধ্যে বিদ্যমান বিরোধের মীমাংসা হতে চলেছে সার্বজনিক উৎপাদন বিকাশের কল্যাণে, সমাজের সকল সদস্যের বৈষয়িক ও সাংস্কৃতিক স্বুখস্বাচ্ছন্দ্য বৃদ্ধি, তাদের সাধারণ ও রাজনৈতিক সংস্কৃতির স্তর বৃদ্ধির কল্যাণে। সব কটি সমাজতান্ত্রিক দেশই রাজ্বের কাজকর্ম নির্দেশনায় শ্রমজীবী জনগণকে টেনে আনার উপরে যথেণ্ট গ্রুত্ব আরোপ করে।

যে সমস্ত বিরোধ সমাজতলের পক্ষে সারগত ও যেগর্নল তার গতির উৎস সেই সমস্ত বিরোধ আর সমাজতলের নীতিসমূহ ও তার পরক ব্যাপারগর্নলর মধ্যেকার বিরোধ — এই দ্বয়ের মধ্যে পার্থক্যনির্ণর করা অবশ্যকর্তব্য। প্রথমটি হল নির্মামত, স্বাভাবিক, দ্বিতীর্য়টি হল অনির্মামত, অস্বাভাবিক। প্রথম বিরোধগর্নলর উনম্ল্যায়ন অবশ্যম্ভাবীর্পে জন্ম দেয় দ্বিতীয় বিরোধগর্নলর, অর্থাৎ, সমাজতান্ত্রিক ব্যবস্থার মানবিক চরিত্র আর মজ্বরি সমস্তর করা, অনজিত আয়, আমলাতন্ত্র, সামাজিক ম্লাবোধহানি, ইত্যাদির মধ্যে বিরোধগন্থার । এই ব্যাপারগন্থার ঘটে সামাজিক চৈতন্য ও মানসিকতা সামাজিক সন্তার চেয়ে পিছিয়ে আছে বলে ততটা নয়, যতটা খোদ সামাজিক সন্তারই বিরোধগন্থালর দর্মন, অর্থাৎ সামাজিক সম্পর্ক উৎপাদিকা শক্তিগন্থালর প্রগতিজনিত বিষয়গত চাহিদা থেকে পিছিয়ে আছে বলে, সমাজের সেকেলে কাঠামোগন্থালি টিকিয়ে রাখা হয় বলে। সামাজিক সম্পর্কের বৈপ্লবিক প্রনার্নর্মাণ ঘটিয়ে, সমাজতান্ত্রিক সামাজিক ব্যবস্থার ব্যনিয়াদে স্থাপিত বিষয়গত চাহিদা ও সম্ভাবনার সঙ্গে সেগন্থালকে সামজ্ঞস্যপর্ণ করে এই ব্যাপারগন্থালি নিশিক্ত করা হয়। এই সমস্ত বিরোধের মীমাংসা এক বিরাট ব্যবহারিক কাজের দ্বান্দ্রিক 'প্রাণকেন্দ্র', যে কাজের লক্ষ্য হল সমাজতান্ত্রিক সমাজের নবায়ন, সমাজতন্ত্রকে এক আধ্যনিক চেহারা দেওয়া।

কিন্তু গণতন্ত্রীকরণ পর্রনো বিরোধগর্বলর সমাধানই শর্ধর করে না, অবশাস্তাবীর্পে নতুন নতুন বিরোধেরও জন্ম দেয়। তা থাকতে পারে তার বিকাশের উৎসম্বর্প বিরোধগর্বলর আত্মপ্রকাশ ও সমাধানের এক নিরন্তর প্রক্রিয়া হিসেবেই।

সমাজতন্ত্রর অগ্রগতি যত চলতে থাকে, কর্তব্যকর্মগর্নল সহজতর হয় না, বরং আরও জটিল হয়ে ওঠে। যে সমস্ত সমস্যা সামাজিক ও অর্থনৈতিক প্রগতিকে বিঘাত করে সেগর্নল সমাধানের পাশাপাশি নতুন নতুন সমস্যা অবশ্যম্ভাবীর্পেই দেখা দেবে। সমাজতন্ত্রে সমাজপ্রগতির বিরোধগর্মল সম্বন্ধে গভীর উপলব্ধি এই স্বীকৃতির সঙ্গে অবিচ্ছেদ্যভাবে যুক্ত যে সমাজতান্ত্রিক সমাজকে বিকশিত, ব্রুটিহীন করা যায় একমাত্র এই বিরোধগর্নালর মীমাংসা করেই।

বস্থুবাদী ডায়ালেকটিকস আধ্বনিক বিজ্ঞান ও সংস্কৃতির বৈজ্ঞানিক শৈলী ও প্রকৃতির সঙ্গে সামঞ্জস্যপূর্ণ। বিজ্ঞান ও কর্মপ্রয়োগে বৈজ্ঞানিক গবেষণাকে তা উদ্দীপিত করে, এবং যে সমস্ত ভাবধারণা ব্যাপারসম্হের অভঃসারের আরও গভীরে প্রবেশ করতে অবধারণাকে সক্ষম করে তোলে, সেই সব ধ্যানধারণার প্রতিঘদ্দিতা ও নির্বাচনে তা সহায়ক হয়। এটা সে অর্জন করে কঠোরভাবে বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিসমূহ দিয়ে, বিজ্ঞানে যে বিষয়গত প্রতিয়াসমূহ গবেষকদের দ্বান্দ্বিকভাবে চিন্তা করতে বাধ্য করে মুখ্যত সেগ্বালিরই আগ্রয় নিয়ে।

বস্থুবাদী ভাষালেকটিকসের সমস্যাগর্নল বিজ্ঞানে ও কর্মপ্রয়োগে মনোযোগের কেন্দ্রী বিষয়। সেগর্নলকে ব্যবহার ও বিশদ করা উচিত শর্ধর দার্শনিকদেরই নয়। জ্ঞানের যে কোনো ক্ষেত্রে প্রত্যেকটি বিশেষজ্ঞের, শান্তি, গণতন্ত্র, সমাজপ্রগতি, সমাজতন্ত্র ও কমিউনিজমের জন্য ব্যবহারিক ক্ষেত্রে প্রত্যেকটি সংগ্রামীরই ভাষালেকটিকসের ম্ল নীতি, নিয়ম ও প্রত্যেগর্নলির শর্ধর বিচক্ষণ ব্যবহারই নয়, গভীরতরভাবে সেগর্নলি হদয়ঙ্গম করার ও বহুবিধ ও উদ্দেশ্যপর্ণ তত্ত্বগত ও ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপে প্রয়োগ করার সৃণ্ডিশীল উপায়েরও সন্ধান করা উচিত।

## প্রচলিত কয়েকটি দার্শনিক পরিভাষা

অংশ ও সমগ্র — দার্শনিক ম্ল প্রত্যয়, যা বিষয়সম্হের এক সাকল্য ও সেগ্রালর ঐক্যসাধক বিষয়গত সংযোগের মধ্যেকার সম্পর্ক প্রকাশ করে এবং যার ফলে নতুন নতুন গ্র্ণ-ধর্ম ও সমান্বতিতা আত্মপ্রকাশ করে। এই সংযোগই সমগ্র হিসেবে, এবং বিভিন্ন বিষয়, তার অংশ হিসেবে পরিচিত। সমগ্রের গ্র্ণ-ধর্ম গর্লিকে তার অংশগর্লির গ্রণ-ধর্মে পর্যবিসত করা যায় না। অজৈব সমগ্রগর্ল (পরমাণ্র, কেলাস, প্রভৃতি) ও জৈব সমগ্রগর্লা (জীববিদ্যাগত জীবাঙ্গগর্লি, সমাজ) আত্ম-বিকাশমান।

অচেতন — ব্যাপক অর্থে, বিষয়ীর চৈতন্যে প্রতিফলিত নয় এমন সব মনোগত প্রক্রিয়া, ক্রিয়া ও দশার সামগ্রিকতা। কোনো কোনো মনস্তাত্ত্বিক তত্ত্বে, অচেতনকে দেখা হয় মনের এক বিশেষ ক্ষেত্র হিসেবে, অথবা চৈতন্য ব্যাপারটি থেকে গ্র্ণগতভাবে প্থক প্রক্রিয়াসম্হের এক প্রণালীতন্ত্র হিসেবে। যে সমস্ত একক ব্যাক্তগত ও গোষ্ঠীগত আচরণের প্রকৃত লক্ষ্য ও পরিণাম বিষয়ীদের দ্বারা উপলব্ধ নয়, সেগ্র্লির চারিত্র্যনির্গ্য করার জন্যও কথাটি ব্যবহৃত হয়।

অজ্ঞাবাদ (Agnosticism, গ্রাণক agnōstos: অজ্ঞাত, অজ্ঞের থেকে) — যে দার্শনিক মতবাদে বিষয়গত জগং, তার সারমর্ম ও নির্মগন্ধলি অবধারণা করার সম্ভাবনা অস্বীকার করা হয় এবং বিজ্ঞানের ভূমিকাকে ব্যাপারসম্ভের অবধারণার মধ্যে সীমাবদ্ধ রাখা হয়। এর উদ্ভব ঘটেছিল প্রাচীনকালে (সংশ্রবাদ): ডেভিড হিউম ও ইমান্ব্রেল কান্টের মতবাদের বৈশিষ্ট্য; অজ্ঞাবাদী প্রবণতাগর্মলি আজকের দিনের ব্রুজোয়া দর্শনে কতকগর্মলি ধারার নম্নাসই (মাখবাদ, নব্য-দ্ভবাদ, প্রয়োগবাদ, অস্ত্রিত্বাদ প্রভৃতি)।

অদৈতবাদ (Monism, গ্রীক monos: একাকী, একমাত্র থেকে ) — মহাবিশ্বের বহুবিধ ব্যাপারকে
একটিমাত্র উপাদানে (চ্ডান্ড সারপদার্থ) পর্যবিসত
করা যায়, এই মতবাদ। অদ্বৈতবাদ দ্বৈতবাদের (যা দ্র্টি
স্বতন্ত্র উপাদানের অস্তিত্ব ধরে নেয়) ও নানাত্ববাদের
(যা উপাদানসম্ভের নানাত্ব ধরে নেয়) বিপরীত।
অদ্বৈতবাদের সর্বোচ্চ ও একমাত্র স্কুসংগত রুপ হল
দ্বান্দ্বিক বস্তুবাদ, যা এই মত পোষণ করে যে প্রকৃতির

20\*

সমস্ত বহ<sub>ন</sub>বিচিত্র ব্যাপার, সমাজ ও মানবচৈতন্য বিকাশমান বস্তুর উৎপাদ।

অধিবিদ্যা (Metaphysics, গ্রীক [ta] meta [ta] physika: পদার্থাবিদ্যার পরে কাজ] থেকে) — সন্তার ইন্দিরগোচরাতীত (অভিজ্ঞতার অন্ধিগম্য) নীতিসমূহ সম্বন্ধে এক দার্শনিক মতবাদ। মান্সিকভাবে বোধগম্য সন্তার নীতিসমূহ সম্বন্ধে আরিস্টটলের রচনাটিকে রোডস-এর আন্দোনিকাস (খ্রীঃ প্রঃ ১ম শতাবদী) যে নামে অভিহিত করেছিলেন সেখান থেকেই কথাটির উৎপত্তি। আজকের দিনের ব্রুজোয়া দর্শনে, অধিবিদ্যা কথাটি দর্শনের সমার্থক হিসেবে প্রায়শই ব্যবহৃত হয়; ২) যে দার্শনিক পদ্ধতি ভায়ালেকটিকসের বিপরীত এবং যা ব্যাপারসমূহকে গণ্য করে একটি থেকে অপরটিকে বিচ্ছিন্ন করে এবং সেগ্রালর বিকাশের উৎস হিসেবে আভ্যন্তরিক বিরোধকে অস্বীকার করে।

অধিষদ্রবাদ (Mechanicism): বিশ্ব দ্যিউভিঙ্গির একপেশে এক নীতি, ১৭শ ও ১৮শ শতাবদীতে উপস্থাপিত, তাতে সমাজ ও প্রকৃতির বিকাশকে ব্যাখ্যা করা হয় বস্তুর গতির যান্ত্রিক র্পের নিয়মগ্রাল দিয়ে। অধিষদ্রবাদ উভূত হয়েছে বলবিদ্যা বা ষন্ত্রনিমাণি-বিদ্যার নিয়মগ্রালিকে পরম করে তোলার মধ্য থেকে, যার ফলে প্থিবীর এক আধিবিদ্যক চিত্র পাওয়া যায়। ব্যাপক অর্থে অধিষদ্রবাদ বলতে বোঝায় গতির কোনো

জটিল ও গ্র্ণগতভাবে পৃথক র্পকে এক সরলতর র্পে পর্যবিসত করা (সামাজিককে জীববিদ্যার্পে)।

অনাপেক্ষিক, পরম (Absolute, লাতিন absolutus: অ-শর্তসাপেক্ষ, সম্পর্শকৃত) ভাববাদী দর্শনে ও ধর্মে, সন্তার অ-শর্তসাপেক্ষ ও ব্রুটিহীন উৎস, যে কোনো সম্পর্ক বা শর্ত থেকে মর্ক্ত (আন্তিক্যবাদে ঈশ্বর, সর্বোচ্চ পরম সন্তা, নব্য-প্লেটোবাদে অনন্যসন্তা, ইত্যাদি)।

অনুমান — একক চৈতন্যের বৈশিষ্টাস্কেক যুক্তিব্দির মানের ভিত্তিতে এক মানসিক ক্রিয়া, যা যুক্তিবিদ্যার নিয়মগুর্লির সঙ্গে অনেকখানি মেলে।

অবধারণা (Cognition) — সামাজিক-ঐতিহাসিক কর্মপ্রয়োগের বিকাশের দ্বারা নির্ধারিত চিন্তার বাস্তবের প্রতিফলন ও প্রনর্পস্থাপনের এক প্রক্রিয়া; বিষয়ী ও বিষয়ের মধ্যে মিথজ্ফিয়া যার ফলে প্রথিবী সম্বন্ধে নতুন জ্ঞান লাভ করা যায়।

অভিজ্ঞতাবাদ (Empiricism, গ্রীক empeiria: অভিজ্ঞতা থেকে) — যে দার্শনিক ধারা, যুর্ক্তিবাদের বিপরীতে, সত্য জ্ঞানের একমাত্র উৎস হিসেবে ইন্দ্রিয়জ অভিজ্ঞতাকে স্বীকার করে। ভাববাদী অভিজ্ঞতাবাদ (জর্জ বার্কলে, ডেভিড হিউম, এর্নস্ট মাখ, যৌক্তিক অভিজ্ঞতাবাদ) অভিজ্ঞতাকে সংবেদনের এক সমাহারে

সীমিত করে, বিষয়গত বাস্তবই যে অভিজ্ঞতার ভিত্তি সে কথা অস্বীকার করে'। বস্তুবাদী অভিজ্ঞতাবাদ (ফ্রান্সিস বেকন, টমাস হবস, জন লক, ১৮শ শতাব্দীর ফরাসী বস্তুবাদীরা) বিষয়গতভাবে বিদ্যমান বাহ্যিক জগৎকে দেখে ইন্দ্রিয়জ অভিজ্ঞতার উৎস হিসেবে। এর সীমাবদ্ধতার কারণ হল অভিজ্ঞতাকে, ইন্দ্রিয়জ অবধারণাকে অধিবিদ্যাগতভাবে পরম করে দেখা, এবং যুক্তিসহ অবধারণার (প্রত্যয়, তত্ত্ব) ভূমিকাকে খাটো করা।

অসীম ও সসীম — দার্শনিক ম্ল প্রত্যয়, তাতে বিষয়গত প্থিবীর দুটি বিপরীত ও অবিচ্ছেদ্য দিক প্রকাশ পায়। অসীম সামগ্রিকভাবে বস্তুর চারিত্রানির্ণয় করে, তার অস্জনীয় ও অবিনাশী চরিত্র, গভীরতায় বস্তুর পরিমাণগত অফুরন্ততা এবং তার গুল-ধর্মা, সংযোগ, সন্তার রূপ ও বিকাশের প্রবণতাগ্রালি নির্ণয় করে। সসীম নির্ণয় করে যে কোনো মূর্ত ব্যাপার বা বিষয়কে, যেগ্রাল নির্দিষ্ট কোনো স্থানিক ও কালগত গণিডর মধ্যে বিদ্যমান। সসীম হল অসীমের বহিঃপ্রকাশের একটি রূপ, আর অসীম গঠিত হয় অসীমসংখ্যক সসীম বিষয় ও ব্যাপার দিয়ে। সসীম সম্বম্বে অবধারণার মধ্য দিয়ে বিজ্ঞান প্থিবীতে অসীম সম্বম্বে গভীরতর জ্ঞান অর্জন করছে।

আত্ম-গতি — ব্যবস্থায় এক আভ্যন্তরিকভাবে আবশ্যিক ও স্বতঃস্ফতে পরিবর্তন, তার বিরোধ-গর্নালর দ্বারা নিধারিত। আপেক্ষিকতাবাদ, ব্যতিষদ্ধবাদ (Relativism, লাতিন relativus: সম্পর্ক সাপেক্ষ থেকে) — একটি পদ্ধতিতত্ত্বগত নীতি, যার আসল কথা হল আমাদের জ্ঞানের আপেক্ষিকতা ও সাপেক্ষতাকে অধিবিদ্যাগতভাবে পরম করে তোলা, যার ফলে ঘটে বিষয়গত সত্য জানার সম্ভাবনা অস্বীকার, অজ্ঞাবাদ। দ্বান্দ্বিক বস্থুবাদ আমাদের জ্ঞানের আপেক্ষিকতাকে স্বীকার করে বটে, তবে বিষয়গত সত্যের নিকটবর্তী হওয়ার স্ক্রেযাগ ঐতিহাসিকভাবে সীমিত।

আছিক্যবাদ (Theism, গ্রীক theos: ঈশ্বর থেকে) — যে ধর্মার মতবাদে ঈশ্বরকে দেখা হয় এমন এক তুরীয় চ্ডান্ত সত্তা হিসেবে যা প্থিবীকে স্ছিট করেছে এবং প্থিবীর কর্মবিষয়ে এখনও জড়িত। সর্বেশ্বরবাদের প্রতিতুলনায়, আন্তিক্যবাদ ঈশ্বরের তুরীয় প্রকৃতিতে বিশ্বাস করে এবং ঈশ্বরবাদের প্রতিতুলনায় তা এই মত পোষণ করে যে ঈশ্বর প্রতিতুলনায় তা এই মত পোষণ করে যে ঈশ্বর প্রতিত্বানার তা এই মত পোষণ করে যে ঈশ্বর প্রতিত্বানার — জ্বডাইজম, খ্রীদ্টধর্ম ও ইসলামের একটি বেশিদ্টা।

ইচ্ছাবাদ, স্বতঃপ্রণোদনাবাদ (Voluntarism, লাতিন voluntas: ইচ্ছা থেকে) — ১) দর্শনে এক ভাববাদী ধারা, ইচ্ছাকে যা সন্তার সর্বোচ্চ নীতি বলে গণ্য করে। এক স্বতন্ত্র মতধারা হিসেবে তা প্রথমে রূপ পরিগ্রহ করে শোপেনহাউয়ারের দর্শনে; ২) যে ক্রিয়া-

কলাপ ইতিহাসের বিষয়গত নিয়মগ্রনিকে উপেক্ষা করে এবং যার বৈশিষ্ট্য হল সংশ্লিষ্ট ব্যক্তিদের তরফ থেকে যথেচ্ছ সিদ্ধান্ত।

ইসলাম — সবচেয়ে বহুলপ্রচলিত ধর্মগর্বলর অন্যতম (খ্রীন্টধর্ম ও বৌদ্ধর্মের পাশাপাশি), এর অনুগামীদের বলা হয় মুসলমান এবং খ্রীন্টীয় ৭ম শতাব্দীতে এই ধর্ম আরব দেশে প্রবর্তন করেন মহম্মদ। আরবি রাজ্যজয়ের ফলে, এই ধর্ম মধ্যপ্রাচ্যে ও তার পরে দ্রপ্রাচ্যে, দক্ষিণ-পর্ব এশিয়া ও আফ্রিকার কতকগর্বল দেশে ছড়িয়ে পড়ে। ইসলামের প্রধান নীতিসমূহ বিধৃত আছে কোরানে। তার প্রধান ধর্মমত হল পরম সন্তা হিসেবে আল্লাহ ও তার প্রগম্বর হিসেবে মহম্মদের উপাসনা। এর প্রধান দ্বিট ধারা হল স্ক্রিবাদ ও শিয়াবাদ।

ঈশ্বরতত্ত্ব, রহ্মবিদ্যা (Theology) — ঈশ্বরের অন্তঃসার ও ক্রিয়া সম্বন্ধে ধর্মার মতবাদসমণ্টি, সেই ঈশ্বরকে কলপনা করা হয় এমন এক ব্যক্তিগত ও পরম ঈশ্বর হিসেবে, যিনি দৈব রহস্যোদ্ঘাটনের ভিতর দিয়ে মান্বেরের কাছে নিজেকে জ্ঞাত করান। কঠোর অর্থে, ঈশ্বরতত্ত্ব সাধারণত প্রয়ক্ত হয় জন্বভাইজম, খ্রীল্টধর্মা ও ইসলামের ক্ষেত্রে। ঈশ্বরতত্ত্বের কর্তৃত্বমূলক চরিত্র ও মতান্ধ অন্তর্বন্তু মন্তে দার্শনিক ও বৈজ্ঞানিক চিন্তার নীতিগর্মালর সঙ্গে তাকে বেমানান করে তোলে।

ঈশ্বরাদ (Deism), লাতিন deus: ঈশ্বর থেকে)—
একটি ধর্মীর-দার্শনিক মতবাদ, তাতে ঈশ্বরকে স্বীকার
করা হয় এক বিশ্ব-মন হিসেবে, প্রকৃতির 'বন্দ্রটির'
স্রন্থা হিসেবে, যিনি তাকে উদ্দেশ্য দান করেছেন, তার
নিয়মগর্নলি স্থির করে দিয়েছেন এবং তাকে গতি
দিয়েছেন; কিন্তু এই মতবাদে প্রকৃতির আত্ম-গতির
সঙ্গে ঈশ্বরের আর কোনো সম্পর্ক বা হস্তক্ষেপ (অর্থাৎ,
দৈব কৃপা, অলোকিক ঘটনা, ইত্যাদি) অস্বীকার করা
হয় এবং বলা হয় য়ে ঈশ্বরকে জানার একমান্ত পথ হল
বিচারবর্দ্ধির ব্যবহার। জ্ঞানালোকের চিন্তক্দের মধ্যে
ঈশ্বরবাদ ব্যাপকভাবে প্রচলিত ছিল এবং ১৭শ ও
১৮শ শতাব্দীতে ম্ব্রুচিন্ডার বিকাশে গ্রুর্ত্বপূর্ণ
ভূমিকা পালন করেছিল।

উপমা (Analogy, গ্রীক analogia: সমান্পাত, সাদ্শ্য থেকে) — বস্তু, ব্যাপার বা প্রক্রিয়াসম্হের কোনো কোনো দিক দিয়ে সাদ্শ্য। উপমাম্লক অন্মান — কোনো বস্তু পরীক্ষা করে আহত ও অন্রর্প সারগত গ্র্ণ-ধর্ম ও গ্র্ণ-বিশিষ্ট অপেক্ষাকৃত কম পরিচিত একটি বস্তুতে স্থানান্তরিত জ্ঞান; এই ধরনের অন্মান বৈজ্ঞানিক প্রকলপগ্রনির অন্যতম উৎস। সন্তা-উপমা — রোমান ক্যার্থালিক স্কলাস্টিকদের একটি প্রধান নীতি, তাতে বলা হয় য়ে ঈশ্বরের অস্তিত্ব অবধারণা করা যায় তাঁর স্টে জগতের অস্তিত্ব থেকে।

উপস্তর, আধার (Substratum, লাতিন substernere: তলায় বিস্তৃত হওয়া থেকে) — সমস্ত প্রক্রিয়া ও ব্যাপারের অভিন্ন বস্তুগত ভিত্তি।

কর্মপ্রয়োগ (Practice, গ্রীক praktikos: স্ক্রিয় থেকে) — মান্বের উদ্দেশ্যপূর্ণ বস্তুগত ক্রিয়াকলাপ: বিষয়গত বাস্তবকে আয়ত্ত ও রূপান্তরিত করা: সমাজ ও অবধারণার বিকাশের সাবিকি ভিত্ত। দুর্টি প্রধান ধরনের কর্মপ্রয়োগ হল বৈষয়িক মূল্য উৎপাদন ও জনসাধারণের সামাজিকভাবে রুপান্তরসাধক, বৈপ্লবিক ক্রিয়াকলাপ (শ্রেণী সংগ্রাম, সমাজ বিপ্লব, সামাজিক-রাজনৈতিক ক্রিয়াকলাপ)। ধরন ও অন্তর্বস্থু উভয় দিক দিয়েই কর্মপ্রয়োগ এক সামাজিক ব্যাপার। তার গঠনকাঠামোর অন্তর্ভুক্ত হল প্রয়োজন, উদ্দেশ্য, প্রেষণা, উদ্দেশ্যপূর্ণ ক্রিয়াকলাপ, লক্ষ্যবস্থু, সাধিত্র ও ফল। অবধারণার ভিত্তি ও চালিকা শক্তি হিসেবে, কর্মপ্রয়োগ পরবর্তী তত্ত্বগত অধ্যয়নের জন্য বিজ্ঞানকে তথ্যগত উপকরণ যোগায়, এবং মানবচিন্তার গঠনকাঠামো, বিষয়গত আধেয় ও গতিমুখ নিধারণ করে। কর্মপ্রয়োগ হল সত্য জ্ঞানের মানদন্ড। কর্মপ্রয়োগ সম্বন্ধে মার্কসীয় উপলব্ধি তার ভাববাদী ও সংশোধনবাদী ধারণা থেকে ম্লগতভাবে পৃথক এইখানে যে মার্ক'সবাদ মানবচৈতন্য থেকে কর্ম'প্রয়োগের লক্ষ্যবস্থুটির — বস্থুজগতের — স্বাতন্ত্য স্বীকার করে এবং জ্ঞানতত্ত্বের মধ্যে তা কর্মপ্রয়োগকে অন্তর্ভুক্ত করে সত্যের মানদণ্ড হিসেবে। তত্ত্বের সঙ্গে এক

দ্বান্দ্বিক ঐক্য গঠনকারী কর্মপ্রয়োগ হল সেই ঐক্যেরই ভিত্তি। তত্ত্ব ও কর্মপ্রয়োগের দ্বান্দ্বিক আন্তঃসংযোগই মার্কসবাদ-লেনিনবাদের এক অত্যাবশ্যক নীতি।

ক্রমবিকাশ (Evolution, লাতিন evolutio: পাক খোলা থেকে) — ব্যাপক অথে সমাজে বা প্রকৃতিতে পরিবর্তনের এক প্রক্রিয়া, তার গতিম্খ, পারম্পর্য, নির্ম ও সমান্বতিতাগ্র্লি; কোনো ব্যবস্থার পূর্বকর্তী দশায় অলপবিস্তর দীর্ঘকালব্যাপী পরিবর্তনেসম্হের ফল হিসেবে পরিগণিত এক নির্দিষ্ট দশা; সংকীর্ণ অথে, বিপ্লবের বৈপরীত্যে, মন্থর ও ক্রমান্বিত পরিমাণগত পরিবর্তন। দ্বান্দ্বিক বস্তুবাদ ক্রমাবিকাশ ও বিপ্লবকে বিকাশের দ্বটি পরস্পর-নির্ভরশীল দিক হিসেবে গণ্য করে, এবং যে কোনো একটিকে পরম করে তোলার বির্বন্ধে দাঁড়ায়।

খ্রীন্টধর্ম — বিশ্বব্যাপী প্রচলিত তিনটি ধর্মের অন্যতম (বৌদ্ধধর্ম ও ইসলামের পাশাপাশি)। তার তিনটি প্রধান শাখা আছে: রোমান ক্যাথলিকবাদ, অর্থোডিক্সি ও প্রোটেস্টান্টবাদ। সমস্ত খ্রীন্টান ধারা ও সম্প্রদায়ের অভিন্ন বৈশিন্ট্য হল মান্ম-দেবতা হিসেবে বীশ্ খ্রীন্টে বিশ্বাস, যিনি বিশ্বত্রাতা ও পবিত্র রুমীর দ্বিতীয় প্রব্যুষ। খ্রীন্টীয় ধর্মবিশ্বাসের প্রধান স্ত্র হল ধর্মশাস্ত্র (বাইবেল, বিশেষত তার দ্বিতীয় অংশ নিউ টেস্টামেন্ট্)। রোমান সাম্বাজ্যের প্রেণিণ্ডলের একটি প্রদেশ প্যালেস্টাইনে নিপাজ্তিদের ধর্ম হিসেবে

খ্রীষ্টধর্ম দেখা দিয়েছিল ১ম শতাব্দীতে। শাসক শ্রেণীগর্নল ক্রমে ক্রমে একে তাদের উদ্দেশ্যের সঙ্গে মানিয়ে নিয়েছিল: ৪র্থ শতাব্দীতে তা হয়ে উঠেছিল রোমান সাম্রাজ্যে প্রাধান্যশালী ধর্ম; মধ্যযুগে খ্রীষ্টীয় গীজা সামস্ততান্ত্রিক ব্যবস্থাকে পবিত্রতা দান করেছিল; এবং ১৯শ শতাব্দীতে, পর্নজবাদের বিকাশ ঘটায়, তা হয়ে উঠেছিল ব্রজায়া শ্রেণীর অন্যতম প্রধান অবলম্বন; সমাজতন্ত্রের প্রতি তা বৈরি মনোভাব গ্রহণ করেছিল। দ্বিতীয় বিশ্বযুদ্ধের পর ও বৈজ্ঞানিক প্রগতির ফলে প্রথিবীতে পরিবর্তিত শক্তির ভারসাম্য খ্রীষ্টীয় গীজাকে বাধ্য করেছিল তার কর্মধারা পরিবর্তন করতে, তার গোঁড়া মতগর্মাকক, ধর্মাচরণ, সংগঠন ও কর্মনীতির আধ্রনিকীকরণ শ্রুর, করতে।

গঠনকাঠামো (Structure, লাতিন structura: নির্মাণ, বিন্যাস, বন্দোবস্ত থেকে) — একটি বিষয়ের সেই সমস্ত স্থায়ী সংযোগের সাকল্য, যেগ<sup>্</sup>বলি তার অখণ্ডতা ও আত্মপরিচয়কে নিশ্চিত করে, অর্থাৎ, বিভিন্ন বাহ্যিক ও আভ্যন্তরিক পরিবর্তন চলাকালে তার প্রধান প্রধান গ্র্থ-ধর্ম ধারণ।

গঠনর্প (Formation) — ডায়ালেকটিকসের একটি মূল প্রতায়, যে প্রক্রিয়ায় কোনো বস্থুগত বা ভাবগত বিষয় গঠিত হয় তাকে বোঝায়। যে কোনো গঠনর্পই বিকাশের ধারায় সম্ভাবনার বাস্তবে র্পান্তরকে পূর্বান্মান করে।

গতি (Motion) — বস্তুর অন্তিম্বের ধরন, তার প্রধান গুণ; ব্যাপকতম অর্থে, সাধারভাবে পরিবর্তন, বস্তুগত বিষয়গর্নার যে কোনো মিথান্দিয়া। দ্বান্দ্রিক বস্থুবাদে এই মত পোষণ করা হয় যে বস্তু ও গতি ঐক্যে **স্থিত** ; গতি ছাড়া কোনো বস্থু নেই, ঠিক ষেমন বস্থু ছাড়া কোনো গাঁত নেই। বস্তুর গাঁত অনাপেক্ষিক, পক্ষান্তরে যে কোনো বিরামই আপেক্ষিক ও গতির একটি উপাদান। (যেমন প্রিথবীর সঙ্গে সম্পর্কিতর্পে যে বস্তুটি বিরামের অবস্থায় রয়েছে সেটি তার সঙ্গে একত্রে স্বের চারপাশে প্রদক্ষিণ করে, ইত্যাদি)। গতি হল বিপরীতসম্হের এক ঐক্য: পরিবর্তন ও স্থিতিশীলতা (পরিবর্তন যেখানে প্রধান ভূমিকা পালন করে), ধারাবাহিকতা ও ছেদ, অনাপেক্ষিক ও আপেক্ষিকের ঐক্য। গতির প্রধান র পগর্বালর অন্তর্ভুক্ত হল যান্ত্রিক, পদার্থবিদ্যাগত (তাপ, বৈদ্যুত-চৌম্বক, অভিকর্ষীয়, পারমার্ণাবক ও আর্ণাবক), রাসায়নিক জীববিদ্যাগত ও সামাজিক। বন্ধুর গতির উচ্চতর র্পগ্লি দেখা ঐতিহাসিকভাবে, আপেক্ষিকভাবে নিশ্নতর রুপগর্মালর ভিত্তিতে এবং এগর্মালকে অন্তর্ভুক্ত করে পরিবতিতি রুপে, সেগর্বালর নিজস্ব গঠনকাঠামো ও বিকাশের নিয়ম অনুযায়ী; বস্তুর উচ্চতর রুপগর্বল নিশ্নতর র্পগর্লি থেকে গ্রণগতভাবে প্থক এবং সেগর্নিতে পর্যবিসত হতে পারে না।

গুণ (Quality) — একটি দার্শনিক মূল প্রত্যর, যা প্রকাশ করে একটি বিষয়ের সেই সারগত নির্ধারকতাকে ফেটি তাকে সেই বিষয় করে তোলে। গুণ হল বিষয়সমূহের এক বিষয়গত ও সার্বিক চারিত্রাবৈশিষ্ট্য, সেগ্রালর গুণ-ধর্মের সামগ্রিকতার মধ্যে প্রকাশ পায়।

গুল-ধর্ম (Property) — একটি দার্শনিক মুল প্রত্যয়, যা বিষয়ের সেই দিকটিকে প্রকাশ করে যে দিকটি অন্যান্য বিষয়ের সঙ্গে তার প্রভেদ বা সাদৃশ্য নির্ণয় করে এবং অন্যান্য বিষয়ের সঙ্গে সেই বিষয়িটর সম্পর্কের মধ্যে প্রকাশিত হয়।

চিন্তা, চিন্তন (Thought, thinking) — মান্ব্যের অবধারণায়, বিষয়গত বাস্তবের প্রতিফলনের সর্বোচ্চ পর্যায়। বাস্তব জগতের যে সমস্ত বিষয়, গর্ণ-ধর্ম ও সম্পর্ক অবধারণার ইন্দ্রিয়জ পর্যায়ে তৎক্ষণাৎ প্রত্যক্ষ করা যায় না, সেগর্বল সম্বন্ধে জ্ঞানার্জন করতে মান্ব্যকে তা সক্ষম করে তোলে। মানবচিন্তায় এক সামাজিক-ঐতিহাসিক চরিত্র আছে এবং ব্যবহারিক ক্রিয়াকলাপের সঙ্গে তা অবিচ্ছেদ্যভাবে যুক্ত। চিন্তায় রর্প ও নিয়মগর্বল অধীত হয় যর্বজিবিদ্যা দ্বায়া, এবং তায় ব্যবস্থাপ্রণালী অধীত হয় মনোবিদ্যা ও য়ায়্র-শারীরব্ত্তের দ্বায়া। সাইবারনেটিকস চিন্তাকে বিশ্লেষণ করে কোনো মানসিক ক্রিয়ার কৃৎকৌশলগত মডেলিং এর উদ্দেশ্য নিয়ে।

চেতনবাদ (Animatism, লাতিন anima: শ্বসন, আত্মা থেকে) — এক নৈর্ব্যক্তিক অতিপ্রাকৃত শক্তি প্রকৃতি বা তার বিভিন্ন অংশকে পরিব্যাপ্ত করে আছে, এই বিশ্বাস; আদিম ধর্মগর্নালর বৈশিষ্ট্যস্চক লক্ষণ। অনেক বিজ্ঞানী চেতনবাদকে ধর্মের বিকাশে তার আগেকার, প্রাক-সর্বপ্রাণবাদী পর্ব বলে মনে করেন। যেমন সোভিয়েত গবেষক শ্তেনবিগ ('মানবজাতিবিজ্ঞানের আলোকে আদিম ধর্ম', ১৯৩৬) আদিম ধর্মায় বিশ্ব দ্র্ষ্টিভঙ্গির বিকাশে তিনটি পর্যায় আলাদা করে দেখিয়েছেন: ১) এমন এক বিকীণ অতিপ্রাকৃত শক্তিতে বিশ্বাস, যা সমগ্র প্রকৃতিকে চেতন করে (চেতনবাদ); ২) প্রকৃতিতে অ-বস্থুগত সন্তাসমূহে — 'অধ্যাত্মা' আবিষ্কার; ৩) একটি আত্মার অস্তিত্বে বিশ্বাস (সর্বপ্রাণবাদ)।

কৈতন্য (Consciousness) — দর্শন, সমাজতত্ত্ব ও মনস্তত্ত্বের অন্যতম প্রধান ধারণা; চিন্তার বাস্তবের এক ভাবগত পর্নর্পস্থাপনা করার যে সামর্থ্য মান্বের আছে তাকে বোঝার। মার্কসীর দর্শনে, চৈতন্যকে দেখা হয় সত্তা সম্বন্ধে এক সচেতনতা হিসেবে, অত্যত্ত সংগঠিত বন্ধুর এক গর্শ-ধর্ম হিসেবে, বিষয়গত প্রথিবীর এক বিষয়ীগত ভাবর্শ হিসেবে, এবং বস্তুগতের বৈপরীত্যে ও তার সঙ্গে ঐক্যে ভাবগত হিসেবে; কথাটির সংকীর্ণ অর্থে, চৈতন্য হল মান্সিক প্রতিফলনের চরম র্শ, যা সামাজিকভাবে বিকশিত মান্বের বৈশিন্ট্যস্চক ও ভাষার সঙ্গে যুক্ত,

উদ্দেশ্যপূর্ণ শ্রমম্বাক ক্রিয়াকলাপের ভাবগত দিক।

চৈতন্য গড়ে উঠেছিল সামাজিক কর্মপ্রয়োগের ভিত্তিতে
ও তার মধ্য দিয়ে। তার দর্টি র্প: একক (ব্যক্তিগত)ও
সামাজিক। সামাজিক চৈতন্য হল সামাজিক সন্তার এক
প্রতিফলন; তার র্পগর্লির মধ্যে আছে বিজ্ঞান,
দর্শন, শিলপকলা, নৈতিকতা, ধর্ম, রাজনীতি ও
আইন।

ছায়াপথ (Galaxy) — বিভিন্ন ধরনের নক্ষত্র. নক্ষত্রপুঞ্জ, ছায়াপথ সংক্রান্ত নীহারিকা, আন্তঃনাক্ষত্র গ্যাস ও ধূলি দিয়ে গঠিত এক প্রণালী, একটিমাত্র সমগ্রে গতিশীলভাবে সংযুক্ত। আধুনিক জ্যোতির্বিদ্যা এই মত পোষণ করে যে নক্ষত্রগর্বাল ছায়াপথ জুড়ে অসমভাবে বণ্টিত। একটি প্রণালী হিসেবে ছায়াপথের আকৃতি একটা বিশাল উপবৃত্তের (চাকতি) মতো, প্রতিসাম্যের সমতলের দিকে চাপা (এক পাশ থেকে, চাকতিটি দেখা যায় আকাশগঙ্গা হিসেবে)। ছায়াপথের স্পিলি গঠনকাঠামো ও তার অক্ষপথে তার আবর্তন বিজ্ঞানীরা প্রমাণ করেছেন। এই আবর্তন জটিল ও कारता घन वा जन्न भमार्थात कारता जाममा धन्नत्त्र আবর্তনে তাকে পর্যবিসত করা যায় না। ছায়াপথ যে সময়ে তার অক্ষপথে পুরো এক পাক ঘোরে সেই ছায়াপথীয় এক বছর সূর্যের নিকটস্থ অধিকাংশ পদার্থের পক্ষে স্থায়ী হয় প্রায় ১৯ কোটি বছর। এই গতিতে সূর্যের বেগ প্রতি সেকেন্ডে ২৩০ কিলোমিটারে

পেণছয়। নক্ষরটির ধরন ও ছায়াপথীয় কেন্দ্র থেকে তার দ্রেত্ব সাপেক্ষে নক্ষরগর্বালর কক্ষপথীয় কালপর্বের পার্থক্য ঘটে।

আমাদের ছায়াপথ বহ<sub>ন</sub> ছায়াপথের বিশাল এক প্রণালীর তথাকথিত অধি-ছায়াপথের অংশ, তার অন্নুসন্ধান সবে শ্বুর হচ্ছে।

জাত (caste) — লোকেদের বদ্ধ মোলিক গোষ্ঠী, সেগর্নালর সদস্যদের স্বনিদিপ্ট সামাজিক কিয়া, বংশান্বক্রিমক বৃত্তি বা পেশার দ্বারা পৃথকীকৃত (সেগর্বালর সদস্যরা নিদিপ্ট নৃজাতিগত ও কখনও বা ধর্মার সম্প্রদায়গ্বালর অন্তর্গত হতে পারে)। বিভিন্ন জাত একটা সোপানতন্দ্রস্বর্প, বিভিন্ন জাতের মধ্যে মেলামেশা কঠোরভাবে সীমাবদ্ধ। প্রাচীন জাতগর্বালর (সামাজিক পদমর্যাদা-বিভাগ) অন্তিম্ব ছিল কোনো কোনো প্রাচীন ও মধ্যযুগীয় সমাজে (প্রাচীন মিশর, ভারত, পের্ব ও অন্যান্য দেশে)। ভারতে হিন্দ্রধর্মের ধর্মীয় বিধি অন্ব্যায়ী বিভিন্ন নীতির ভিত্তিতে সমাজের বর্গ-বিভাজন সর্বব্যাপী হয়ে উঠেছিল। ১৯৪০-এর দশকে ভারতে ছিল প্রায় ৩,৫০০ জাত ও উপজাতি।

ভারত প্রজাতন্তের ১৯৫০ সালের সংবিধানে সকল জাতের সমানাধিকার ও 'অস্পৃশ্যদের' <mark>আইনগত</mark> সমানাধিকারকে স্বীকৃতি দেওয়া হয়।

জাত বলতে অনন্যসংস্ত্রব একটি সামাজিক

21-849

গোষ্ঠীকেও বোঝায়, যেমন ভূম্যধিকারী সম্ভ্রান্তজনের জাত বা বুর্জোয়া সমাজে অফিসারদের জাত।

জ্ঞান — বাস্তব সম্বন্ধে মানন্ধের অবধারণার ব্যবহারিকভাবে পরীক্ষিত ফল, মানবচিন্তায় তার সঠিক প্রতিফলন।

জ্ঞান-তত্ত্ব (Gnoseology বা epistemology, গ্রীক gnosis বা episteme: জ্ঞান থেকে) — দর্শনের যে বিভাগে অধ্যয়ন করা হয় অবধারণার সমানুবতিতা ও সম্ভাবনা, বিষয়গত বাস্তবের সঙ্গে জ্ঞানের (সংবেদন, প্রনর্পস্থাপন, ধারণা) সম্পর্ক, অবধারণা প্রক্রিয়ার পর্যায় ও রুপগ্রিল এবং তার সত্যতা ও প্রামাণিকতার শত ও মানদণ্ড। জ্ঞান-তত্ত্বে ভাববাদ ও বস্থুবাদ হল দুর্টি প্রধান ধারা। ভাববাদ অবধারণাকে পর্যবাসত করে এক 'বিশ্ব অধ্যাত্মার' দ্বারা আত্ম-অবধারণায় (হেগেল) অথবা 'সংবেদনসমূহের এক সমাহার' বিশ্লেষণে (বার্ক'লে, মাখবাদ)। অস্বীকার করে বস্তুনিচয়ের অন্তঃসার বোঝার সম্ভাবনাকে (হিউম, কাণ্ট, দৃষ্টবাদ), বাতিল করে দার্শনিক বিজ্ঞান হিসেবে জ্ঞান-তত্তকে (নব্যদুষ্টবাদ, ভাষাতত্ত্বীয় দর্শন)। বস্থুবাদ ধরে নেয় যে জ্ঞান হল বস্থুজগতের এক প্রতিফলন (ডেমোক্রিটাস, বেকন, লক, ১৮শ শতাব্দীর ফরাসী বস্তুবাদীরা)। প্রাক্-মার্কসীয় বস্তুবাদ (আধিবিদ্যক ও অনুধ্যানমূলক) অবধারণা-প্রাক্তিয়ার দ্বান্দ্রিকতা উদ্ঘাটন করতে পারে নি। দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদের

জ্ঞান-তত্ত্ব সামাজিক-ঐতিহাসিক কর্মপ্রয়োগকে জ্ঞানের ভিত্তি ও সত্যের মানদন্ড বলে গণ্য করে। আমাদের সমস্ত জ্ঞানই কর্মপ্রয়োগের মধ্য দিয়ে উপলব্ধ বন্ধুজগণ, তার সংযোগ ও সমান্বতিতাগর্বালর এক প্রতিফলন। অবধারণা বিকশিত হয় 'জীবন্ত প্রত্যক্ষণ থেকে বিমৃত্তি চিন্তায়, এবং তাই থেকে কর্মপ্রয়োগে' (লোনিন)। আধর্বানক বিজ্ঞানের ব্যবহৃত পদ্ধতিগর্বালর (নিরীক্ষা, আদল-নির্মাণ, বিশ্লেষণ ও সংশ্লেষণ, প্রভৃতি) সামান্যীকরণ করে জ্ঞান-তত্ত্ব হয়ে ওঠে তার দার্শনিক-পদ্ধতিতত্ত্বগত ভিত্তি।

ভায়ালেকটিকস, দ্বন্দ্বতত্ত্ব, দ্বান্দ্রিকতা —
ব্যাপারসম্হের বিকাশ ও আত্ম-গতির মধ্যে সেগর্লি
সম্বন্ধে অবধারণার তত্ত্ব ও পদ্ধতি; প্রকৃতি, সমাজ ও
চিন্তার বিকাশের সবচেয়ে সামান্য নিয়মগর্নলি সম্বন্ধে
বিজ্ঞান; ভায়ালেকটিকস অধিবিদ্যার বিরোধী।
ভায়ালেকটিকসের ইতিহাসে প্রধান পর্যায়গর্নলির মধ্যে
আছে প্রাচীন চিন্তকদের (হেরাক্লিটাস) স্বতঃস্ফৃত্র্
আতসরল ভায়ালেকটিকস, নব্য প্লেটোবাদ-কর্ত্বক
(প্লোটিনাস, প্রোক্লাস) বিকশিত প্লেটোর ধারণার ভায়ালেকটিকস; জোর্দানো ব্রন্না ও কুসার নিকোলাসের
দ্বান্দ্রিক শিক্ষা; ক্লাসিকাল জার্মান দর্শনের (কাণ্ট,
ফিখটে, শিলিং, হেগেল) ভায়ালেকটিকস; ১৯শ শতাক্ষীর রুশ বিপ্লবী গণতন্দ্বীদের (গেণ্ডসেন, বেলিনচিক্, চেনিশেভস্কি) ভায়ালেকটিকস। আগেকার দার্শনিক

21\*

মতবাদগর্বলিকে সমালোচনাত্মকভাবে প্রনর্বিচার করার ভিত্তিতে বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকসকে বিশদ করেন মার্কস ও এঙ্গেলস, এবং তাকে বিকশিত করেন লেনিন। ডায়ালেকটিকসের প্রধান প্রধান মূল প্রত্যয়ের মধ্যে আছে বিরোধ, গর্গ ও পরিমাণ, আপাতিকতা ও আবিশ্যকতা, সম্ভাবনা ও বাস্তব, ইত্যাদি; এর প্রধান নিয়মগর্মলি হল বিপরীতসম্বের ঐক্য ও সংগ্রাম, পরিমাণের গর্গে রুপান্তর, ও নিরাকরণের নিরাকরণ।

তত্ত্ব (Theory, গ্রীক theoria: পরীক্ষা, অন্মন্ধান থেকে) — জ্ঞানের কোনো ক্ষেত্রে মূল ভাবধারণাগন্দার এক প্রণালীতন্ত্র; বৈজ্ঞানিক জ্ঞানের একটি রূপ, যা বাস্তবের নিয়ম ও সারগত সংযোগগন্দার এক অখণ্ড চিত্র উপস্থিত করে। তার সত্যতার মানদণ্ড ও তার বিকাশের ভিত্তি হল কর্মপ্রয়োগ।

থিসিস, উপপাদ্য (Thesis, গ্রীক thesis: প্রতিজ্ঞা, বক্তব্য থেকে) — ১) ব্যাপক অর্থে, যে কোনো যুক্তির ক্ষেত্রে কোনো তত্ত্বের উপস্থাপনা; সংকীর্ণ অর্থে, একটি মুল প্রতিজ্ঞা বা নীতি; ২) যুক্তিবিদ্যায়, প্রমাণসাপেক্ষ একটি প্রতিজ্ঞা।

দশা, অবস্থা (state) — বৈজ্ঞানিক অবধারণার একটি মূল প্রত্যায়, যা গতি-স্থিত বস্তুর বহুর্বিধ র্পে — যেগর্মার সহজাত সারগত গুণ-ধর্ম ও সম্পর্ক সহ — প্রকাশ করার ক্ষমতার বৈশিষ্টা নির্ণয় করে। দশা সংলান্ত মূল প্রতারটি ব্যবহৃত হয় বস্তু ও ব্যাপারসম্হের পরিবর্তন ও বিকাশের প্রক্রিয়া প্রকাশ করার জন্য, যে পরিবর্তন শেষ পর্যন্ত সেগঢ়ালর গ্র্ণধর্ম ও সম্পর্কেরই পরিবর্তন। এই সমস্ত গ্র্ণধর্ম ও সম্পর্কেরই পরিবর্তন। এই সমস্ত গ্র্ণধর্ম ও সম্পর্কের সামাগ্রিকতাই একটি বস্তু বা ব্যাপারের দশা নির্ধারণ করে। সেই জন্যই, বস্তুসমূহ ও সেগঢ়ালর ব্যাবস্থাপ্রণালীর দশার এক চারিক্র্যনির্ণয় সেগঢ়ালর অন্তঃসার বোঝার পক্ষে অত্যন্ত গ্রের্ছপূর্ণ।

দর্শন — সামাজিক চৈতন্যের একটি রুপ, বিশ্ব দ্ভিউভঙ্গি, প্থিবী সম্বন্ধে ও প্থিবীতে মানুমের স্থান সম্বন্ধে ভাবধারণা ও অভিমতের এক প্রণালীতন্ত্র; প্থিবী সম্বন্ধে মান্ব্ধের অবধারণাম্লক, ম্লাগত, নীতিশাস্ত্রীয় ও নন্দনতাত্ত্বিক মনোভাবকে পরীক্ষা করে। মার্কসীয়-লোননীয় দর্শন হল প্রকৃতি, সমাজ ও চিন্তার বিকাশের সাবিকি নিয়মগ্রলির এক বিজ্ঞান, বৈজ্ঞানিক অবধারণার এক সাধারণ পদ্বতিতত্ত্ব। বিশেষ দ্ভিভিজি হিসেবে, দর্শন শ্রেণী স্বার্থের সঙ্গে, রাজনৈতিক ও ভাবাদশ্গত সংগ্রামের সঙ্গে ঘনিষ্ঠভাবে যুক্ত। সামাজিক বাস্তব-নির্ধারিত বলে, তা সামাজিক সত্তার উপরে এক সিক্রিয় প্রভাব বিস্তার করে, এবং নতুন নতুন আদশ', মান ও সাংস্কৃতিক ম্বা গঠন করতে সাহায্য করে। বাস্তবের প্রতি মান,মের তত্ত্বগত ও ব্যবহারিক মনোভাবের ভিত্তিতে স্থাপিত দর্শন বিষয়ী ও বিষয়ের মধ্যেকার পরস্পরসম্পর্ক উল্ঘাটন

করে। তার ব্রনিয়াদি প্রশ্নটি হল বস্তু ও অধ্যাত্মার মধ্যে, সত্তা ও চৈতন্যের মধ্যে সম্পর্কের প্রশন, প্থিবীর জ্ঞেয়তার প্রশ্ন, এবং ঐতিহাসিক-দার্শনিক প্রক্রিয়ার অন্তর্বস্তু হল বস্তবাদ ও ভাববাদের মধ্যে সংগ্রাম। ঐতিহাসিকভাবে রূপ পরিগ্রহ করা দর্শনের প্রধান প্রধান ক্ষেত্রের অন্তর্ভুক্ত হল সত্তাতত্ত, জ্ঞানতত্ত, যুক্তিবিদ্যা, নীতিশাস্ত্র ও নন্দনতত্ত্ব। বহুবিধ দার্শনিক সমস্যার সমাধানে গড়ে উঠেছে বিপরীত সব মতধারা: ডায়ালেকটিকস ও অধিবিদ্যা, যুক্তিবাদ ও অভিজ্ঞতাবাদ (অন্তুতিই সকল জ্ঞানের উৎস, এই দার্শনিক মত — অনুভূতিবাদ), প্রকৃতিবাদ ও অধ্যাত্মবাদ, নিমিত্তবাদ ও অ-নিমিত্তবাদ, ইত্যাদি। দর্শনের ঐতিহাসিক র্পগর্লির মধ্যে আছে প্রাচীন ভারত, চীন ও মিশরের দার্শনিক মতবাদগ্রল; প্রাচীন গ্রীসের দর্শন, বা দর্শনের ক্লাসিকাল রূপ (পারসেনিদস, হেরাক্লিটাস, সক্রেটিস, ডেমোক্রিটাস, ইপিকিউরাস, প্লেটো আরিস্টটল); মধ্যযুগীয় দর্শন — যাজকীয় দর্শন ও পরবর্তীকালে স্কলাস্টিক দর্শন; রেনেসাঁসের দুর্শন (গালিলিও গালিলেই, বের্নার্দিনো তেলেসিও, কুসার নিকোলাস, জোর্দানো ব্রুনো); আধ্রনিক (ফ্রান্সিস বেকন, রেনে দেকার্ত, টমাস হবস, বেনেদিক্ত ঙ্গিপনোজা, জন লক, জর্জ বার্কলে, ডেভিড হিউম, গটফ্রিড ভিলহেলম লেইবনিটস); ১৮শ শতাব্দীর ফরাসী বস্তুবাদ (জত্বলিয়েন অফ্রয় দলা সেত্রি, দেনিস দিদেরো, ক্লদ আদিয়েন হেলভেতিয়াস, পল আঁরি रलवाथ); क्रांत्रिकाल जार्भान मर्भन (रेबान दाल का के,

জন ফিখটে, ফ্রিডরিখ শিলিং, গিওর্গ হেগেল);
লন্কভিগ ফয়েরবাথের মতবাদ, মার্কস ও এজেলসের
দার্শনিক অভিমত গঠনে যার প্রবল প্রভাব ছিল; রন্শ
বিপ্রবী গণতন্দ্রীদের দর্শন (ভিস্সারিওন বেলিনাস্কি,
আলেক্সান্দর গেংসেন, নিকোলাই চেনিশেভস্কি,
নিকোলাই দরোলিউবভ); আজকের দিনের বন্ধোয়া
দর্শনের প্রধান প্রধান ধারা (ভাববাদের প্রকারভেদ):
নব্যদ্ভবাদ, প্রয়োগবাদ, অস্তিত্ববাদ ব্যক্তিতাবাদ,
প্রপঞ্চবাদ, নয়া-টমবাদ। মার্কস ও এজেলস-কর্তৃক
প্রতিভিঠত ও নতুন ঐতিহাসিক অবস্থায় লেনিনকর্তৃক বিকশিত মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শন হল
দ্বান্দ্রক ও ঐতিহাসিক বস্থুবাদ, বৈজ্ঞানিক অবধারণার
এবং কমিজনিস্ট পার্টিগন্লির বৈপ্লবিক র্পান্তরসাধক
ক্রিয়াকলাপের পদ্ধতিতত্ত্বগত ও বিশ্ব-দ্বিভিভিঙ্গগত
ভিত্তি।

ধর্ম — এক বিশ্ব দ্ তিতি জি ও প্ থিবী সম্বন্ধে এক উপলান্ধি, এবং তদন্ব্যায়ী আচরণ ও সবিশেষ কিয়া (প্জা-তন্ত্র) যার ভিত্তি হল একজন ঈশ্বরের অথবা দেবতাব্দের অন্তিরে, 'পরম পবিত্রের' অন্তিরে বিশ্বাস, অর্থাং কোনো ধরনের অতিপ্রাকৃততে বিশ্বাস; 'মান্বের মনে সেই সমস্ত বাহ্যিক শক্তির কালপানক প্রতিফলন, যে শাক্তিগ্লাল তাদের দৈনন্দিন জীবনকে নিয়ন্ত্রণ করে, যে প্রতিফলনে পাথিব শক্তিগ্লাল অতিপ্রাকৃত শক্তিসম্ত্রের র্প পরিগ্রহ করে' (ফ্রিডরিখ এঙ্গেলস)। ধর্মের আদিতম বহিঃপ্রকাশগর্নল হল জাদ্ব, টোটেমবাদ,

বস্তুরতি, সর্বপ্রাণবাদ, ইত্যাদি। ধর্মের ঐতিহাসিক র্পগর্নালর মধ্যে আছে উপজাতীয়, জাতীয়-রাজ্মিক (ন্জাতিগত) ও বিশ্বব্যাপী (বৌদ্ধর্মা, খ্রীজ্মর্মা ও ইসলাম) ধর্ম। ধর্মের উৎপত্তি হয়েছিল প্রকৃতির বির্ক্তির সংগ্রামে আদিম মান্য্যের অসহায়তা থেকে, এবং পরে, বৈরম্ভাক শ্রেণীবিভক্ত সমাজগর্মালর আত্মপ্রকাশ ঘটায়, মানবজ্জীবনে প্রাধান্যশালী স্বতঃস্ফৃত্ সামাজিক শক্তিগর্মালর সামনে তার অসহায়তা থেকে। মার্কস্বাদ-লোননবাদের প্রতিষ্ঠাতারা বলেছেন যে সমাজতন্ত্রর বিকাশের সঙ্গে ধর্ম ক্রমে ক্রমে লোপ পাবে, সমাজবিকাশের ফলে তা লোপ প্রেতে বাধ্য, শিক্ষা সেখানে একটা বড় ভূমিকা পালন করে।

ধারণা, প্রত্যয় (concept) — ১) চিন্তার একটি র্প, তাতে প্রতিফলিত হয় বস্তু ও ব্যাপারসম্হের সারগত গ্ল-ধর্মা, সংযোগ ও সম্পর্কগর্লা। প্রত্যয়গর্লির প্রধান যুক্তিগত ক্রিয়া হল সমস্ত একক বৈশিষ্ট্য থেকে বিমৃত্রনের মধ্য দিয়ে এক শ্রেণীর বস্তুনিচয়ের অভিন্ন, সামান্য লক্ষণগর্লি আলাদা করে বেছে নেওয়া; ২) যুক্তিবিদ্যায়, যে চিন্তার মধ্যে একটি শ্রেণীর অভ্যন্তরস্থ বস্তুনিচয়েকে অভিন্ন ও বগাঁয়ভাবে স্ক্রনিদিশ্ট লক্ষণগর্লির ভিত্তিতে সামান্যীকৃত ও অন্যান্য বস্তু থেকে আলাদা করা হয়।

ধ্যান, গভীর চিন্তন (Meditation), লাতিন meditatio: অনুনিন্তন থেকে) — যে মানসিক ক্রিয়া একজন ব্যক্তিকে অন্তর্দর্শন ও গভীর মনোনিবেশের দশার উপনীত হতে সক্ষম করে। ধ্যানমণন ব্যক্তিটির দেহ আতাতিম্বক্ত, শিথিল থাকে, সে ভাবাবেগের কোনো চিহ্ন দেখার না, এবং বাহ্যিক বিষয়সমূহ লক্ষ করে না। ধ্যানের পদ্ধতিগৃহলি বহুর্বিধ। ভারতীয় দর্শন ও ধর্মে, বিশেষত যোগে তা গ্রুর্পপূর্ণ ভূমিকা পালন করে; প্রাচীন গ্রীসে তা ব্যবহৃত হত পিথাগোরীয় মতবাদে, প্লেটোবাদে ও নব্যপ্লেটোবাদে; সুর্ফি অতীন্দ্রিয়বাদের এবং কিছ্র পরিমাণে অর্থোডিক্সি ও রোমান ক্যার্থলিকবাদের বৈশিষ্ট্য। ধ্যান ও তার মনো-ভৈষজ দিকগৃহলিতে আগ্রহ হল মনোবিকলনের কয়েকটি ধারার (কালে গ্রুষ্টাভ ইয়ুর্ং) বৈশিষ্ট্য।

নিমিন্তবাদ (Determinism, লাতিন determinare: স্থির করা, সীমা নিদেশি করা থেকে)— সমস্ত ব্যাপারের বিষয়গত ও নিয়ম-শাসিত আন্তঃসংযোগ ও কার্য-কারণগত নির্ভরেশীলতার দার্শনিক মতবাদ; বিশ্বজনীন কার্য-কারণ সম্বন্ধ যাতে অস্বীকার করা হয় সেই তা-নিমিন্তবাদের বিপরীত।

নিয়তিবাদ (Fatalism, লাতিন fatum: নিয়তি, ভাগ্য থেকে) — প্রথিবীতে সব ঘটনাই আগে থেকে স্থিরীকৃত, এই বিশ্বাস; এক নৈর্ব্যাক্তিক নিয়তিতে বিশ্বাস (প্রাচীন স্টোরিকবাদ) অথবা দৈব অদ্ভতৈ বিশ্বাস (বিশেষভাবে ইসলামের বৈশিভ্যা), ইত্যাদি।

নিয়ম — প্রকৃতি ও সমাজের ব্যাপারসমুহের মধ্যে এক আবশ্যিক, সারগত, স্থিতিশীল ও প্রনঃসংঘটনশীল সম্পর্ক । নিয়মের ধারণাটি অন্তঃসারের ধারণার সমর্প। নিয়ম হল 'সমানুবতিতার একটি রূপ' (এঙ্গেলস), কেননা তা এক নিদিষ্টি ধরনের বা শ্রেণীর সকল ব্যাপারে সহজাত সামান্য সম্পর্ক ও সংযোগগালিকে প্রকাশ করে। নিয়মগ্র্বলির তিনটি প্রধান গোষ্ঠী আছে: স্ক্রনিদিল্টি বা বিশেষ (যেমন বলবিদ্যায় বেগমাত্রার গঠনবিন্যাসের নিয়ম); বড় বড় গোষ্ঠীর ব্যাপারসম্হের সামান্য নিয়ম (যেমন শক্তি সংরক্ষণ ও রূপান্তরণের নিয়ম, বা প্রাকৃতিক নির্বাচনের নিয়ম); ও সার্বিক নিয়ম (দ্বান্থিকতার নিয়ম)। সামান্য ও বিশেষ নিয়মগ্রলির মধ্যে একটা দ্বান্দ্বিক আন্তঃসংযোগ আছে; সামান্য নিয়মগর্লি ক্রিয়া করে বিশেষ নিয়মগর্লির মধ্য দিয়ে, আর বিশেষ নিয়মগর্বাল হল সামান্য নিয়মগর্বালরই বহিঃপ্রকাশ। নির্মগ্রাল বিষয়গত এবং সেগ্রালর অস্তিত্ব মানবচৈতন্য-নিরপেক্ষ। নিয়মগ্মাল সম্বন্ধে অবধারণাই বিজ্ঞানের কর্তব্যকর্ম, তা মান্ব্রের দ্বারা প্রকৃতি ও সমাজের র পান্তরসাধনের ভিত্তি স্থাপন করে।

নিরীশ্বরাদ (Atheism, গ্রীক atheos: নিরীশ্বর থেকে) — ঈশ্বরে অবিশ্বাস; একটি দেবতার অস্তিত্ব ও তাই ধর্মের অস্তিত্ব অস্বীকার। সমাজতান্ত্রিক দেশগ্রনিতে নিরীশ্বরবাদী প্রচার শ্রমজীবী জনগণের কমিউনিস্ট শিক্ষার একটি উপাদান।

পক্ষভুক্তি (Partisanship) – দলীয় অঙ্গীকারবদ্ধতা — ১) একটি রাজনৈতিকদলের সদস্যপদ; ২) এক বিশ্ব দ্ভিউভঙ্গি, দর্শন, সামাজিক বিজ্ঞান, সাহিত্য ও শিলেপর এমন এক ভাবাদর্শগত অভিমুখীনতা, যা নিদিছি শ্রেণীসমূহ বা সামাজিক গোষ্ঠীগর্বালর স্বার্থকে প্রতিফালিত করে এবং প্রকাশ পায় বিজ্ঞান ও শিলেপর সামাজিক প্রবণতাসমূহে তথা ব্যক্তিগত মনোভাব ও অবস্থানে। ব্যাপক অর্থে, তা মানবিক আচরণের নীতি, সংগঠনগন্তালর কাজকর্ম, এবং রাজনৈতিক ও ভাবাদর্শগত সংগ্রামকে বোঝায়। দলীয় অঙ্গীকারবদ্ধতা হল বিকশিত শ্রেণীগত বিপরীতসম্হের ফল ও রাজনৈতিক অভিব্যক্তি; রাজনৈতিক পার্টিগর্বলির কাজকর্মের সঙ্গে তা র্ঘানষ্ঠভাবে যুক্ত। দলীয় অঙ্গীকারবদ্ধতা মার্কসবাদ-লোনিনবাদের এক ইচ্ছাকৃত ও প্রকাশ্যভাবে ঘোষিত নীতি, যা বোঝায় বাস্তবের এক বিজ্ঞানসমূমত বিশ্লেষণ ও শ্রমিক শ্রেণীর স্বার্থ রক্ষার এক সংমিশ্রণকে; সেই স্বার্থ অন্য সমস্ত শ্রমজীবী জনগণের স্বার্থানুগ ও ইতিহাসের বিষয়গত ধারার সঙ্গে সামঞ্জস্যপূর্ণ। কমিউনিস্ট পার্টি বিষয়ীমুখতা, অ-দলীয় দৃষ্টিভঙ্গি, মতাদর্শ-লোপ, ও ভাবাদর্শগর্মালর শান্তিপ্র্ণ সহাবস্থান সংক্রান্ত ব্রজোয়া ও সংশোধনবাদী মতবাদগ্রালর বিরোধিতা করে এবং ব্রজোয়া ভাবাদশের দ্ঢ়পণ সমালোচনা, ক্রিয়াকলাপের সকল ক্ষেত্রে এক পার্টিগত, শ্রেণীগত দ্যুন্টিভঙ্গির আহ্বান জানায়।

পদ্ধতি (Method, গ্রীক methodos: অন্বসন্ধান, তত্ত্ব, মতবাদের পদথা) — কোনো লক্ষ্য অর্জন বা একটি মৃত-নির্দিষ্ট সমস্যা সমাধানের পদথা বা প্রক্রিয়া; বাস্তবের ব্যবহারিক বা তত্ত্বগত আন্তীকরণে (অবধারণায়) ব্যবহৃত এক প্রস্ত কলাকৌশল বা ক্রিয়া। দর্শনে পদ্ধতি হল সেই প্রণালী, যার মধ্যে দার্শনিক জ্ঞানের এক প্রণালীতন্ত্র স্ত্রবন্ধ ও প্রতিপাদিত হয়। মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শনের পদ্ধতি হল বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকস।

পদ্ধতিতত্ত্ব (Methodology) — ক্রিয়াকলাপের গঠনকাঠামো, যোঁক্তিক সংগঠন, পদ্ধতি ও উপায় সম্বন্ধে এক মতবাদ; বিজ্ঞানের পদ্ধতিতত্ত্ব — বৈজ্ঞানিক অবধারণার নাীতি, রুপে ও প্রণালীসমূহ সম্বন্ধে এক মতবাদ। মার্কসবাদ-লোননবাদে, দ্বান্দ্রিক ও প্রতিহাসিক বস্তুবাদ হল প্রতিহাসিক গবেষণার সাধারণ পদ্ধতিতত্ত্ব। মার্কসবাদী-লোননবাদী পদ্ধতিতত্ত্ব শাধ্য তত্ত্বগত অবধারণারই নয়, বাস্তবের বৈপ্লবিক রুপান্তরসাধনেরও হাতিয়ার।

পরম ভাব (Absolute idea) — ভাববাদী দর্শনে, এক অতি প্রাকৃত ও অ-শর্তাসাপেক্ষ আধ্যাত্মিক নীতির ধারণা, এমন এক অন্তঃসার যা প্রকৃতির জন্মের আগে থেকেই ছিল, এক নৈব্যক্তিক ব্যক্ষিমন্তা যা জন্ম দেয় বস্তুজগতের: প্রকৃতি, মানুষ, সমাজ ও মানবচিন্তার।

পরার্থবাদ (Altruism, ফ্রাসী altruisme থেকে) — অপরের কল্যাণের জন্য নিঃস্বার্থ মনোযোগ।

অহংবাদের বিপরীত হিসেবে কথাটি প্রবর্তন করেছিলেন আউগ্যস্ত কোঁত।

পরিমাণ (Quantity) — একটি দার্শনিক ম্ল প্রতার, যা প্রকাশ করে বিষয়টির বাহ্যিক নির্ধারকতা: তার আকার, বৈমাত্রিক আয়তন, তার গ্রণ-ধর্মগর্নলর বিকাশের মাত্রা, ইত্যাদি; পরিমাণে পরিবর্তন একটা নির্দিল্ট মাত্রায় পেণছলে, গ্রণে তা এক পরিবর্তন ঘটার।

প্রনর্পস্থাপন, প্রদর্শন (Representation) — ইতিপ্রের্ব দেখা একটি বিষয় বা ব্যাপারের ভাবর্প (প্রারণ, অন্ত্স্ক্তি) অথবা উৎপাদনশীল কল্পনা-স্ফট এক ভাবর্প; ইন্দিয়জ প্রতিফলনের সর্বোচ্চ ভাবর্পবাহী র্প।

প্রিবীর ভূকেন্দ্রিক (উলেমীয়) প্রণালী —
মহাবিশ্বের কেন্দ্র হিসেবে প্রথিবী সম্বন্ধে এক
ন্বিদ্যাকেন্দ্রিক ধারণা, তা গড়ে উঠেছিল প্রাচীন গ্রীসে
এবং স্থায়ী হয়েছিল মধ্যযুগের শেষ দিক পর্যন্ত।
ভূকেন্দ্রিক প্রণালী অনুযায়ী, গ্রহগর্মল, স্মর্য ও অন্যান্য
গার্গানিক পদার্থ চক্রাকার কক্ষপথের এক জটিল ছকে
প্রথিবীর চার পাশে ঘোরে। প্রথিবীর ভূকেন্দ্রিক
প্রণালী শেষ পর্যন্ত স্ম্বিকেন্দ্রিক প্রণালীর দ্বারা
প্রতিস্থাপিত হয়।

প্রিবীর স্মাকেন্দ্রিক প্রণালী — সোরজগতের গঠনকাঠামো সম্বন্ধে যে ধারণা গড়ে উঠেছিল রেনেসাঁসের সময়ে (নিকোলাস কোপারনিকাস), তাতে স্মাকে দেখানো হয়েছিল কেন্দ্রীয় হিসেবে, গ্রহগর্নল তার চারপাশে আবর্তিত হয়। স্মাকেন্দ্রিক প্রণালী খ্রীষ্টীয় গীজা কর্তৃক প্রচারিত এই ধারণার উপরে আঘাত হেনেছিল যে প্থিবী মহানিশ্বের কেন্দ্র; প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের বিকাশে তা বিপ্লব ঘটিয়েছিল।

প্রণালীতন্ত্র, ব্যবস্থাতন্ত্র, ব্যবস্থা (System, গ্রীক Systema: নানা অংশ দিয়ে গঠিত এক সমগ্ৰ, এক সম্মিলন) — পরস্পর সম্পর্কিত ও আন্তঃসংযুক্ত উপাদানসমূহের এক সমণ্টি, যা এক অখণ্ড সমগ্র গঠন করে। প্রণালীগর্কা বস্তুগত ও বিমূর্ত হতে পারে। প্রথমোক্তগর্নাল অজৈব (পদার্থগত, ভূতাত্ত্বিক, রাসায়নিক, প্রভৃতি) ও জৈবতে (সরলতম জীববিদ্যাগত প্রণালীতন্ত্র, জীবাঙ্গ, জনসমণ্টি, প্রজাতি, জীবপরিবেশ-প্রণালী) বিভক্ত; সামাজিক ব্যবস্থাগর্নল (সরলতম পরিমেল থেকে সমাজের সামাজিক-অর্থনৈতিক গঠনকাঠামো পর্যন্ত) বস্তুগত জীবন্ত প্রণালীতন্ত্রগর্নার এক-এক বিশেষ শ্রেণী। বিমৃত প্রণালীতন্ত্রগর্নালর মধ্যে আছে ধারণা, প্রকলপ, বিভিন্ন প্রণালীতন্ত্র সম্বন্ধে বৈজ্ঞানিক জ্ঞান ভাষাগত আকারীকৃত, যুর্নক্তগত প্রণালীতন্ত্র, ইত্যাদি। আধুনিক বিজ্ঞানে, প্রণালীতন্ত্রগর্নাল অধীত হয় প্রণালীতন্ত্র দ্যান্টভঙ্গি, প্রণালীতন্ত্রের বহুবিধ বিশেষ তত্ত্ব, সাইবারনেটিকস প্রণালীতন্ত্র ইঞ্জিনিয়ারিং, প্রণালীতন্ত্র বিশ্লেষণ, প্রভৃতির কাঠামোর মধ্যে।

প্রণালীতন্ত্র দ্বিভাঙ্গি (Systems approach) — প্রণালীতন্ত্র হিসেবে বিষয়সম্হের পরীক্ষাভিত্তিক বৈজ্ঞানিক অবধারণা ও সামাজিক কর্মপ্রয়োগের পদ্ধতিতত্ত্বের একটি শাখা; গবেষককে তা বিষয়টির অখণ্ডতা উল্ঘাটন করার দিকে, তার ভিতরকার বহুবিধ ধরনের সংযোগ নির্ণয় করা ও এক একীকৃত তত্ত্বগত চিত্রের মধ্যে এগর্নালকে একত্র করার দিকে অভিমন্থী করে। প্রণালীতন্ত্র দ্বিভাঙ্গিন্ধ প্রযুক্ত হয় জীববিদ্যা, জীবপরিবেশবিদ্যা, মনোবিদ্যা, সাইবারনেটিকস, প্রযুক্তিবিদ্যা, অর্থনীতি, ব্যবস্থাপনা, প্রভৃতিতে। বস্তুবাদী ডায়ালেকটিকসের সঙ্গে তা ঘনিন্ঠভাবে সংযুক্ত, তার ম্লানীতিগ্রালিকে তা ম্তর্ণ-নির্দিণ্ড করে।

প্রতির্প, ভাবর্প (Image) — ১) মানবচৈতন্যে বস্থুজগতের বিষয় ও ব্যাপারসম্বের প্রতিফলনের এক ফল বা ভাবগত র্প। অবধারণার ইন্দ্রিয়জ পর্যায়ে, প্রতির্পগ্নিল সম্পর্কিত থাকে সংবেদন, প্রত্যক্ষণ ও প্ননর্পস্থাপনের সঙ্গে; এবং মানসিক পর্যায়ে, সম্পর্কিত থাকে প্রত্যয়, বিচারগত সিদ্ধান্ত ও অন্মানের সঙ্গে। ব্যবহারিক ক্রিয়া, ভাষা ও বিভিন্ন চিহ্ন-আদলের বস্তুগত র্পে প্রতির্পগ্নলি মৃত্র্ত হয়। আধেয়র দিক্থেকে প্রতির্প হল বিষয়গত, কেননা বিষয়কে তা

যথোপয<sup>্</sup>ক্তভাবে প্রতিফলিত করে; ২) শৈল্পিক ভাবর্প — কলাশিলেপ বাস্তবের আত্মীকরণের একটি ধরন ও র্প, যার মধ্যে ইন্দ্রিজ উপাদানসমূহ ও অর্থ পরস্পরগ্রথিত হয়।

প্রত্যক্ষণ (Perception) — এক অতি জটিল প্রক্রিয়া, যার মধ্য দিয়ে জীবাঙ্গ তথ্য গ্রহণ ও প্রক্রিয়ণ করে, এবং যা লোককে বিষয়গত বাস্তব প্রতিফালত করতে ও পারিপার্শ্বিক জগতে নিজের যথাস্থান খ্রুঁজে পেতে সক্ষম করে। ইন্দ্রিয়জ প্রতিফলনের একটি রুপ হিসেবে, তার অন্তর্ভুক্ত হল প্রত্যক্ষণের ক্ষেত্রে বিষয়টির সনাক্তকরণ, তার পৃথক পৃথক দিকগর্বলি নির্ণায়ন, ক্রিয়ার উদ্দেশ্যের সঙ্গে সমঞ্জস তার অর্থপর্ণ আধেয় সনাক্তকরণ এবং লক্ষিত বিষয়টির এক ভাবরুপ গঠন।

প্রবণতা (Tendency) — ১) কোনো ব্যাপার বা ভাবের বিকাশের গতিম্খ; ২) কলাশিলেপ, ক) শৈলিপক চিন্তার একটি অঙ্গ: একটি শিলপকর্মে ভাবাদর্শগত ও ভাবাবেগগত অভিম্খীনতা, সমস্যাবলী ও চরিত্রগর্নাল সম্বন্ধে রচনাকারের অভিমত ও ম্ল্যায়ন, ভাবর্পের এক প্রণালীতল্রের মধ্য দিয়ে যা প্রকাশিত; খ) সংকীর্ণ অর্থে, রচনাকারের সামাজিক, রাজনৈতিক বা নৈতিক পছন্দ-অপছন্দ যা ভাবর্পগর্নালতে বিধৃত নয়, বাস্তবের এক বিষয়গত চিত্রণের লক্ষ্যে একটি বাস্তববাদী শিলপকর্মে খোলাখর্নাল প্রকাশিত।

ৰস্থু (Matter) — 'এক দার্শনিক মূল প্রত্যয় যার দারা বোঝায় সেই বিষয়গত বাস্তব যা... আমাদের সংবেদনগর্নার দ্বারা প্রতিফালত, অথচ সেগর্নাল থেকে স্বতন্ত্রভাবে বিদ্যমান' (লোনিন); সারপদার্থ: প্থিবীতে প্রকৃতই বিদ্যমান গতির সমস্ত গুণ-ধর্ম, সংযোগ ও রূপের আধার (ভিত্তি)। দ্বান্দ্বিক বস্তুবাদ প্থিবীর বস্তুগত ঐক্য ও চৈতন্যের ব্যাপারে বস্তুর মুখ্যতার নীতি থেকে শুরুর করে। বস্তু অস্জনীয় ও অবিনাশী, অসীম ও চিরন্তন। গতি হল বন্তুর এক সহজাত গ্র্ণ; বস্তুর বৈশিষ্ট্য হল আত্ম-বিকাশ ও বিভিন্ন দশার পরিবর্তন। স্থান ও কাল হল বস্তুর সার্বিক বিষয়গত রূপ, এবং প্রতিফলন তার সার্বিক গুল-ধর্ম। আধুনিক বিজ্ঞানে নিম্নলিখিত ধরনের বস্তুগত ব্যবস্থাতন্ত্র ও বস্তুর তদন্বযায়ী গঠনকাঠামোগত স্তরগর্বালর কথা জানা আছে: প্রাথমিক কণিকা ও ক্ষেত্র, পরমাণ্য, অণ্য, বিভিন্ন আয়তনের স্ক্রাতিস্ক্র আণ্ববীক্ষণিক পদার্থ, ভূতাত্ত্বিক ব্যবস্থাতন্ত্র, গ্রহ, নক্ষর, ছায়াপথ-অভ্যন্তরস্থ নক্ষরপুঞ্জ, ছায়াপথ, ছায়াপথের নক্ষত্রপন্ধ। বিশেষ বিশেষ ধরনের বস্তুগত ব্যবস্থাতন্ত্র: সজীব বস্তু (আত্মপন্নর্ৎপাদনক্ষম) ও সামাজিকভাবে সংগঠিত বন্তু (সমাজ)।

বস্তু (Thing) — বস্তুগত বাস্তবের আপেক্ষিকভাবে স্বতন্ত্র ও স্থিতিশীল এক বিষয়।

বস্থুবাদ (Materialism, ল্যাতিন materia: বস্তু, ভৌত পদার্থ থেকে) — যে দার্শনিক ধারায় ধরে

229

22—849

নেওয়া হয় যে পৃথিবী বস্তুগত, তার অস্তিম আছে বিষয়গতভাবে, চৈতন্যের বাইরে ও চৈতন্য-নিরপেক্ষভাবে, বস্তুই মুখ্য, তা কারও দ্বারা সৃষ্ট হয় নি এবং আছে বাহ্যিকভাবে, চৈতন্য, চিন্তন হল বস্তুরই একটি গ্র্ণ-ধর্ম'; প্রথিবী ও তার নিয়মগর্লি ভ্রেয়। বস্তুবাদ ভাববাদের বিরোধী, এবং তাদের সংগ্রামই ঐতিহাসিক-দার্শনিক প্রক্রিয়ার আধের। 'বস্তুবাদ' কথাটি ১৭শ শতাব্দীতে ব্যবহৃত হয়েছিল প্রধানত বস্তু সম্বন্ধে পদার্থবিদ্যাগত ধারণাগ্রনির অর্থে, এবং ১৮শ শতাব্দীর গোড়ার দিক থেকে তা ব্যবহৃত হয়েছে দার্শনিক অর্থে, ভাববাদের বৈপরীত্যে। বস্তুবাদের ঐতিহাসিক রুপগর্বালর মধ্যে আছে প্রাচীন প্রাচ্যের বস্তুবাদী মতগর্নল, প্রাচীনকালের বস্তুবাদ (ডেমোকিটাস, এপিকিউরাস), রেনেসাঁস বস্তুবাদ (বের্নাদিনো তেলোসিও, জোর্দানো রুনো), ১৭শ-১৮শ শতাবদীর অধিবিদ্যক (অধিযন্ত্রবাদী) বস্তুবাদ (গ্যালিলিও গ্যালিলেই, ফ্রান্সিস বেকন, টমাস হবস, পিয়ের গাস্-সেন্দি, জন লক, বেনেদিক্ত স্পিনোজা), ১৮শ শতাব্দীর ফরাসী বস্তুবাদ (জুলিয়েন অফ্রয় দলা মেত্রি, ক্লদ অদ্রিয়েন হেলভেশিয়াস, পল আঁরি হলবাখ, দেনিস দিদেরো), ন্বিদ্যাগত বস্তুবাদ (ল,ডভিগ ফয়েরবাখ), রুশ বিপ্লবী গণতন্তীদের বস্তুবাদ (ভিসসারিওন বেলিনাস্ক, আলেক্সান্দর গের্ণসেন , নিকোলাই চেনি শৈভঙ্গিক, নিকোলাই দরোলিউবভ)। শ্বান্থিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদ সূথি করেছিলেন ১৯শ শতাব্দীর মধ্যভাগে মার্কস ও এঙ্গেলস এবং নতুন ঐতিহাসিক

পরিস্থিতিতে তাকে বিকশিত করেছিলেন লেনিন। বৈজ্ঞানিক ও সামাজিক বিকাশের সমগ্র গতিধারাই দার্শনিক বস্তুবাদের সর্বোচ্চ রূপ হিসেবে দ্বান্দ্বিক ও ঐতিহাসিক বস্তুবাদের সত্যতা প্রতিপন্ন করে।

বন্ধুরতি বা অচেতনপদার্থাদিতে অন্ধ ছব্তি (Fetishism, ফরাসী fétiche: বিগ্রহ, কবচ থেকে) — কুহকী গ্র্ণ-ধর্মের অধিকারী বলে পরিগণিত অচেতন পদার্থসমূহে ভক্তি। সমস্ত আদিম জনজাতির মধ্যে বস্থুরতি বহুল প্রচলিত ছিল, এবং আমাদের যুগে তার জেরগর্নালর মধ্যে আছে মন্ত্রপত্ত কবচ, তাবিজ, প্রভৃতিতে বিশ্বাস। আজকের দিনের ধর্মগর্নালতেও তা দেখতে পাওয়া যায়: মক্কার কালো পাথর (ইসলাম) বা কুশ ও দেহাবশেষের (খ্রীভট্ধর্ম) প্রতি ভক্তি। মার্কস বস্থুরতি কথাটি অর্থশান্তে ব্যবহার করেছেন।

বাস্তব — যা প্রকৃতই বিদ্যমান; দ্বান্দ্বিক বস্তুবাদ বিষয়গত বাস্তব, অর্থাৎ বস্তু, আর বিষয়ীগত বাস্তব, অর্থাৎ চৈতন্য, এই দ্বয়ের মধ্যে প্রভেদ নির্ণয় করে।

বাহ্যিক ও আদ্যন্তরিক — দার্শনিক ম্ল প্রত্যয়;
বাহ্যিক সামগ্রিকভাবে বিষয়টির গ্ল-ধর্ম এবং
পারিপাশ্বিক পরিবেশের সঙ্গে তার মিথাক্টিয়াকে প্রকাশ
করে, এবং আভ্যন্তরিক প্রকাশ করে বিষয়টির
গঠনকাঠামো ও অল্ঞসার; অবধারণায় বাহ্যিক ও
আভ্যন্তরিকের মধ্যে আল্ঞসংযোগ প্রথমোক্তটি থেকে
শেষোক্রটির দিকে এক অগ্রগতি।

99\*

বিকাশ — বস্তু ও চৈতন্যের অমোঘ লক্ষ্যগত ও
নিয়ম-শাসিত পারিবর্তন, সেগ্রনালর সাবিক গ্রন-ধর্ম।
বিকাশের ফলে দেখা দেয় বিষয়টির, তার গঠনবিন্যাস
ও গঠনকাঠামোর এক নতুন গ্রন্গত দশা। প্রকৃতি,
সমাজ ও জ্ঞানের ইতিহাস ব্যাখ্যার ক্ষেত্রে বিকাশ
একটা সাবিক নীতি। বিকাশের দ্রুটি দ্বান্দ্রিকভাবে
আন্তঃসংখ্রক্ত দিক আছে: ক্রমবিকাশম্লক, যার লক্ষণ
হল বিষয়টিতে ক্রমান্বিত গ্রন্গত পরিবর্তন, এবং
বৈপ্লবিক, যার লক্ষণ হল বিষয়টির গঠনকাঠামোতে
গ্র্ণগত পরিবর্তন।

বিকাশ পরিবর্তনশীল, আরোহী ধারায় হতে পারে, এবং প্রতীপগতিশীল, অবরোহী ধারায় হতে পারে। বিকাশের দ্বান্দ্বিক-বস্থুবাদী মতবাদ হল কমিউনিস্ট নীতিতে সমাজের বৈপ্লবিক র্পান্তরসাধনের তত্ত্বের দার্শনিক ও পদ্ধতিতত্ত্বগত ভিত্তি।

বিজ্ঞান — মানবিক ক্রিয়াকলাপের একটি ক্ষেত্র
যার কাজ হল বাস্তব সম্বন্ধে বিষয়গত জ্ঞান আহরণ
ও তত্ত্বগতভাবে প্রণালীবদ্ধ করা; সামাজিক চৈতন্যের
অন্যতম রুপ; নতুন জ্ঞান অর্জানের ক্ষেত্রে ক্রিয়াকলাপে;
ও একই সঙ্গে, এরুপ ক্রিয়াকলাপের ফল, জ্ঞানের
সামাগ্রিকতা, যা প্থিবীর এক বৈজ্ঞানিক চিত্র গঠন
করে; বৈজ্ঞানিক জ্ঞানের পৃথক পৃথক শাখা। তার
আশ্ব লক্ষ্যগর্বলি হল তার আবিক্কৃত নিয়মগর্বলির
ভিত্তিতে বাস্তবের প্রক্রিয়া ও ব্যাপারসমূহের বর্ণনা,
ব্যাখ্যা ও পূর্বাভাস করা। বিজ্ঞানের প্রণালীতক্র

মোটাম্বটিভাবে প্রাকৃতিক, সামাজিক ও কৃংকৌশলগত প্রণালীতন্ত্র বিভক্ত। দর্শন, ভাবাদর্শ ও রাজনীতির সঙ্গে বিজ্ঞান সংঘ্ৰক্ত, তা সামাজিক বিজ্ঞানের পক্ষভুক্তি-মূলক চরিত্র ও প্রাকৃতিক বিজ্ঞানের গ্রের্ম্বপূর্ণ বিশ্ব-দ্রিউভঙ্গিম্লক ভূমিকা নিধারণ করে। সমাজপ্রগতির প্রয়োজনে সাড়া দিয়ে প্রাচীন প্রাথিবীতে প্রথমে আত্ম-প্রকাশ করার পর, বিজ্ঞান গড়ে উঠতে শ্বর করে ১৬শ ও ১৭শ শতাব্দীতে, ঐতিহাসিক বিকাশধারায় তা পরিণত হয় একটি উৎপাদনী শক্তিতে ও এক প্রধান সামাজিক প্রতিষ্ঠানে: সমাজের সকল ক্ষেত্রের উপর যার প্রভাব অনেক খানি। মার্কসবাদের আত্মপ্রকাশ সামাজিক বিজ্ঞানের বিকাশে এক বিপ্লবস্বরূপ। ১৭শ শতাব্দীর পর থেকে বৈজ্ঞানিক ক্রিয়াকলাপের পরিমাণ (আবিষ্কার, বৈজ্ঞানিক তথ্য, গবেষণা কর্মীদের সংখ্যা) প্রতি ১০-১৫ বছরে প্রায় দ্বিগর্ণ বেড়ে চলেছে। বিজ্ঞানের বিকাশ হল বিস্তৃত ও বৈপ্লাবিক কালপর্বগালের এক পর্যায়ক্রম, যখন বৈজ্ঞানিক বিপ্লবগ্বলির ফলে তার গঠনকাঠামোতে, জ্ঞানের নীতিসমূহে ও মূল প্রতায় ও পদ্ধতিগর্নিতে, তথা তার সংগঠনের র পগর্নালতেও পরিবর্তন ঘটে। বিজ্ঞানের বৈশিষ্ট্য হল প্রভেদন ও সংবদ্ধতাসাধন প্রক্রিয়ার এক দ্বান্দ্বিক পারস্পরিক ক্রিয়া-প্রতিক্রিয়া। বৈজ্ঞানিক ও প্রয়াক্তি বিপ্লবের সময়ে, এক সংবদ্ধ বিজ্ঞান-প্রয়্বক্তি-উৎপাদন ব্যবস্থা গড়ে উঠেছে, তাতে প্রধান ভূমিকা পালন করে বিজ্ঞান। পর্বাজবাদে বৈজ্ঞানিক কৃতিত্বগর্মালকে বেশির ভাগই ব্যবহার করা

হয় শাসক একচেটিয়া ব্রজোয়া শ্রেণীর স্বার্থে।
সমাজতন্ত্র কমিউনিজমের বৈষয়িক ও ক্বংকোশলগত
ভিত্তি নির্মাণের ক্ষেত্রে বিজ্ঞান একটা বড় ভূমিকা পালন
করে, সামাজিক সম্পর্কগর্লিকে ত্র্টিহীন করে, এবং
গঠন করে নতুন মান্ব্য; বিজ্ঞান এখানে জাতিব্যাপী
পরিসরে পরিকলিপত।

বিপরীত (Opposite) — একটি দার্শনিক মূল প্রত্যায়, তা একটি দ্বান্দ্বিক বিরোধের দিকগন্ত্রীলর একটিকৈ প্রতিফলিত করে।

বিমৃত্রন (Abstraction, লাতিন abstractus: অপস্ত, প্রত্যাহত থেকে) — অবধারণার একটি রুপ, যার ভিত্তি হল একটি বস্তুর সারগত গ্র্ণ-ধর্ম ও সংযোগগ্র্লির মানসিক একাত্মকরণ ও তার অন্যান্য, বিশেষ গ্র্ণ-ধর্ম ও সংযোগগ্র্লি থেকে অপসারণ; বিমৃত্রন-প্রক্রিরার ফলস্বরুপ এক সামান্য ধারণা; 'মানসিক' বা 'ধারণাগত' শব্দের সমার্থবাধক। প্রধান প্রধান ধরনের বিমৃত্রনের মধ্যে পড়ে বিচ্ছিন্নকরণমূলক বিমৃত্রন (যা নির্দিষ্ট ব্যাপারটিকে কোনো অখণ্ডতা থেকে আলাদা করে নের), সামন্যকিরণমূলক বিমৃত্রন (যা ব্যাপারটির এক সামান্যক্রত ভিত্ত উপস্থিত করে), এবং আদশাকরণ (যা বাস্তব অভিজ্ঞতামূলক ব্যাপারটির প্রতিকলপ করে এক আদশাক্তিত প্রিক্রলপকে)। বিমৃত্রকে মৃত্রের বিপরীতে স্থাপন করা হয়।

বিরোধ, দ্বন্দ্ব (Contradiction) (আকারনিন্ঠ
ব্যক্তিবিদ্যার) — একটি বর্তু, বরান বা তত্ত্বে দর্ঘট
বক্তব্যের অন্তিত্ব, যার একটি অপরটিকে অস্বীকার
করে; এই বক্তব্যগর্যালর একটি অপরটিকে অস্বীকার
করে; এই বক্তব্যগর্যালর একটি অপরটিকে অস্বীকার
প্রমাণসাধ্যতা; ব্যাপকতর অর্থে, আপাতভাবে প্থেক
বিষয়সম্হের ঐকাত্ম্য প্রতিন্ঠা। এখানে বিরোধ
ব্যক্তিটির হেত্বাভাস অথবা সেই ব্যক্তির
প্রস্থানস্ত্রগর্যালর গর্রামল দেখিয়ে দেয়। তত্ত্ব ও
প্রতিজ্ঞাগর্যালকে এক বিরোধে পর্যক্ষিত করে
সেগর্যালকে থণ্ডন করার জন্য, এবং পরোক্ষ প্রমাণ
যোগানোর জন্যও এর্প পরিক্সিতি প্রায়শই ব্যবহৃত
হয়। বৈজ্ঞানিক তত্ত্বগর্যাল গহণযোগ্য হওয়ার জন্য
বিরোধের অন্পিক্সিতি একটা আবশ্যিক দাবি।

বিরোধ, দ্বন্দ্র (দ্বান্দ্রিক) (Contradiction) — একটি বিষয় বা প্রণালীতলের বিপরীত, পারস্পরিকভাবে পরিহারকর দিকগ্নলির মিথজ্মিরা, যে দিকগ্নলি একই সময়ে রয়েছে আভ্যন্তরিক ঐক্যে ও পরস্পর অন্ত্রপ্রেশের অবস্থায়; এবং যেগ্নলি বিষয়গত পৃথিবী ও অবধারণার আত্ম-গতি ও বিকাশের উৎস। দ্বান্দ্রিক বিরোধের মূল প্রত্যয়টি বিপরীতের ঐক্য ও সংগ্রামের নিয়মের সারমর্মকে প্রকাশ করে এবং বস্তুবাদী ভায়ালেকটিকসে তা কেন্দ্রীয় স্থান অধিকার করে। দ্বান্দ্রিক বিরোধ তার বিকাশে বিভিন্ন পর্যায়ের মধ্য দিয়ে যায়: পার্থক্য, মের্প্রান্তিকতা, সংঘর্ষ, বৈরভাব এবং বিপরীতসম্হের একটির

অপরটিতে র পান্তরের সঙ্গে সঙ্গে সর্বোচ্চ বিন্দর্কে গিয়ে পেণছিয়; সেই পর্যায়ে দ্বান্দ্বিক বিরোধের নিরসন হয় এবং প্রণালীতন্ত্রটি একটি গর্ণগত দশা থেকে আরেকটি গর্ণগত দশায় য়য়। দ্বান্দ্বিক বিরোধগর্নল হতে পারে বর্নিয়াদি ও অ-বর্নিয়াদি, সারগত ও অসারগত, আভ্যন্তরিক ও বাহ্যিক (প্রণালীতন্ত্রের বিকাশের উপরে সেগর্নলির প্রভাবসাপেক্ষে), বৈরম্লক ও অ-বৈরম্লক।

বিল, খিবংসসাধন (Annihilation, লাতিন annihilare: নাস্তিতে পর্যবিসত করা থেকে) — পদার্থবিদ্যায় প্রার্থামক কণিকাগর্বালর মধ্যে অন্যতম প্রতিক্রিয়া, যাতে একটি কণিকা ও তার বিরুদ্ধ-কণিকার সংঘর্ষ ঘটে অন্তহিত হয়ে য়য়া, শক্তি নিঃস্ত করে অথবা অন্যান্য কণিকায় পরিণত হয়, য়েগর্বালর সংখ্যা ও ধরন শক্তির নিত্যতার নিয়মের দ্বারা সীমিত। যেমন, এক জোড়া ইলেকট্রন-পাজিট্রনের বিলন্থি ফোটন নিঃস্ত করে, এবং এক জোড়া নিউক্রিয়ন ও অ্যাণিটনিউক্রিয়ন নিঃস্ত করে, এবং এক জোড়া নিউক্রিয়ন ও অ্যাণিটনিউক্রিয়ন নিঃস্ত করে মেসন শ্রেণীর কণিকাসমূহ। বিপরীত প্রক্রিয়াকে বলা হয় জোড়া উৎপাদন।

বিশ্ব দ্বিভিজি, বিশ্ববীক্ষা (World outlook) —
বিষয়গত প্থিবীতে ও সেখানে মান্ব্যের স্থান সম্বন্ধে,
পারিপাশ্বিক বাস্তব ও নিজেদের প্রতি জনগণের
মনোভাব সম্বন্ধে, সামান্যীকৃত অভিমতের এক
প্রণালীতন্ত্র, এবং সেই সঙ্গে তাদের মতপ্রতায়, আদর্শা,

জ্ঞানের নীতিসমূহ ও এই সমস্ত অভিমত থেকে উদ্ভূত ক্রিয়াকলাপের এক প্রণালীতন্ত্র। প্রাকৃতিক বিজ্ঞান, সামাজিক-ঐতিহাসিক, কৃংকোশলগত ও দার্শনিক জ্ঞান ও তৎসহ এক নির্দিষ্ট ভাবাদর্শের ভিত্তিতে তা গঠিত; তার বাহক হল ব্যাক্তিমানুষ ও সামাজিক গোষ্ঠী, যা বাস্তবকে দেখে এক নির্দিণ্ট বিশ্ব দ্ণিটভঙ্গির তিশির কাচের মধ্য দিয়ে। তা বিরাট ব্যবহারিক গ্রুর্ভপূর্ণ, মান্ব্যের আচরণের মান, মোল আশা-আকাঙক্ষা, স্বার্থ, কাজ ও দৈনন্দিন জীবনকে তা প্রভাবিত করে। শ্রেণীভিত্তিক সমাজে, বিশ্ব দৃষ্টভঙ্গির এক শ্রেণীগত চরিত্র থাকে, এবং সামাজিক স্থানমর্যাদা ও জীবনের অবস্থার পার্থক্যকে তা প্রতিফলিত করে। অন্তর্বস্ত ও গতিম,খের দিক দিয়ে তা বৈজ্ঞানিক অথবা অবৈজ্ঞানিক, বস্তুবাদী বা ভাববাদী, নিরীশ্বরবাদী বা ধর্মীয়, বৈপ্লবিক বা প্রতিক্রিয়াশীল হতে পারে। আজ-কের দিনের প্রাথিবী কমিউনিস্ট ও বুর্জোয়া দ্বিভিভিঙ্গির মধ্যে এক তীব্র সংগ্রামের দুশ্যপট। প্রথিবীর বৈপ্লবিক রূপান্তরের হাতিয়ার মার্কসীয়-লেনিনীয় দর্শন যার মর্মকেন্দ্র, সেই কমিউনিস্ট বিশ্ব দ্ভিভিঙ্গি সমাজতান্ত্রিক সমাজে প্রাধান্যশালী হয়; শ্রমজীবী জনগণের ব্যাপকতম অংশের মধ্যে এই দ্বিউভঙ্গি গঠনই কমিউনিস্ট পার্টির ভাবাদশগত শিক্ষামূলক কাজের প্রধান উদ্দেশ্য।

বিশ্বাসবাদ (Fideism, লাতিন fides: বিশ্বাস থেকে) — একটি ধর্মীয় বিশ্বদৃণিটভঙ্গি, তাতে যর্ক্তিতকের উপরে বিশ্বাসের প্রাধান্য দাবি করা হয়, ঈশ্বরবাদী ধর্মাগর্কার বৈশিষ্টা।

বিশ্লেষণ (Analysis, গ্রীক analyein: ভেঙে টুকরো করা থেকে) — ১) একটি সমগ্রকে বিভিন্ন উপাদানে মানসিকভাবে বা বাস্তবে ব্যবচ্ছেদ; বিশ্লেষণ সংশ্লেষণের (উপাদানসম্ভের একটি সমগ্রে মিলন) সঙ্গে ঘনিষ্ঠভাবে য্কু; ২) সাধারণভাবে বৈজ্ঞানিক গবেষণার সমার্থবাধক; ৩) আকারনিষ্ঠ যুক্তিবিদ্যায়, একটি যুক্তির যুক্তিবিদ্যাগত রুপের (গঠনকাঠামোর) নির্দিণ্টকরণ।

বিষয় — একটি দার্শনিক মূল প্রত্যর, বিষয়ীর বা প্রয়োজকের বস্তুগত কর্মপ্রয়োগ ও অবধারণামূলক ক্রিয়াকলাপে যা তার সম্মুখীন হয় তাকে প্রকাশ করে। মানুষ ও তার চৈতন্যনিরপেক্ষভাবে বিদ্যমান বিষয়গত বাস্তব হল ইতিহাসের ধারার বিশদীকৃত বিভিন্ন র্পের ক্রিয়াকলাপ, ভাষা ও জ্ঞানে অবধারণাকারী ব্যক্তির পক্ষে একটি বিষয়।

বিষয়ী, প্রয়োজক (Subject, লাতিন subjectus: তলায় নিক্ষিপ্ত, নিচে নিহিত থেকে) — বস্তুগত কর্মপ্রয়োগ ও অবধারণার (একক বা সামাজিক গোষ্ঠী) বাহন, বিষয়ের দিকে চালিত ক্রিয়াকলাপের উৎস। বিষয়ীর সামাজিক-ঐতিহাসিক চরিত্র প্রদর্শন করে মার্কসবাদ দেখিয়েছে যে জনসাধারণই ইতিহাসের সত্যকার বিষয়ী বা প্রয়োজক।

বিষয়ীগত, বিষয়ীমুখ (Subjective) — বিষয়ীর বৈশিষ্ট্যস্ট্রক, অথবা তার ক্রিয়াকলাপ থেকে উদ্ভূত কিছ্ম; জ্ঞানের যে সমস্ত জায়গায় বিষয়টিকে ঠিক যথাযথভাবে অথবা সম্পূর্ণভাবে প্নরম্পস্থাপিত করা হয় না, সেই রকম জ্ঞানের বৈশিষ্ট্য।

বিষয়ীবাদ, বিষয়ীম্বিতা (Subjectivism) — বিশ্ব দ্ণিউভঙ্গির একটি ধরন, যাতে প্রকৃতি ও সমাজের বিষয়গত নিয়মগ্রনিতেক উপেক্ষা করা হয়; ভাববাদের অন্যতম জ্ঞানতত্ত্বগত উৎস, রাজনীতিতে সংশোধনবাদ ও স্বতঃপ্রণোদনাবাদের দার্শনিক ভিত্তি।

ব্রজোয়া শ্রেণী (Bourgeoisie) — পর্বজিবাদী সমাজের শাসক শ্রেণী, উৎপাদনের উপায়ের মালিক, মজর্বি-শ্রম শোষণ করে। তার আয়ের উৎস হল উদ্বত্ত-ম্লাঃ। বৃহৎ, মাঝারি ও ছোট পর্বজিপতিদের নিয়ে ব্রজোয়া শ্রেণী গঠিত, পর্বজিবাদী সমাজে নিয়মক ভূমিকা পালন করে বৃহৎ ব্রজোয়ায়া। পর্বজিবাদের উঠতির সময়ে ব্রজোয়া শ্রেণী ছিল একটি প্রগতিশীল শ্রেণী। ১৬শ-১৯শ শতাব্দীর ব্রজোয়া বিপ্রবগর্বল ব্রজোয়া শ্রেণীর অর্থনৈতিক ও রাজনৈতিক শাসনকে স্প্রতিষ্ঠ করেছিল। ১৯শ শতাব্দীর মধ্যভাগে এক স্বতন্ত্র শ্রেণী হিসেবে প্রলেতারিয়েতের আত্মপ্রকাশ ঘটায় ব্রজোয়া শ্রেণীর করেণি প্রতিক্রিয়াশীল হয়ে ওঠে, সাম্রাজ্যবাদের অবস্থায় তা পরিণত হয় সমাজপ্রগতির প্রধান

প্রতিবন্ধকে। উন্নয়নশীল দেশগর্নালতে, জাতীয় ব্রুজোয়া শ্রেণী এক বৈত ভূমিকা পালন করে: সামাজ্যবাদবিরোধী ও সামস্ততন্ত্রবিরোধী আন্দোলনে অংশগ্রহণ করে, কিন্তু দেশে শ্রেণীসংগ্রাম তীর হয়ে উঠলে জাতীয় ব্রুজোয়া শ্রেণীর একাংশ চলে যায় আভ্যন্তরিক প্রতিক্রিয়ার পক্ষে। সমাজতন্ত্র ব্রুজোয়া শ্রেণীর অভ্যন্তরের সামাজিক-অর্থনৈতিক শর্তগর্নাল দ্রে করে।

বৈরভাব (Antagonism, গ্রীক antagonisma: প্রতিদ্বন্দিতা, সংগ্রাম থেকে) — বৈরি শক্তি বা প্রবণতাগন্ত্রলর এক অমীমাংসের সংগ্রামের দ্বারা চিহ্নিত বিরোধ। সমাজে বিপরীত শ্রেণীগন্ত্রলর মধ্যে বৈরভাবের নিম্পত্তি ঘটে শ্রেণীসংগ্রাম ও বিপ্লবের মধ্য দিয়ে।

বৈরম্পেক বিরোধ (Antagonistic contradiction) — শোষণম্পেক শ্রেণীভিত্তিক সমাজগন্তির উৎপাদন-প্রণালী ও সমস্ত সামাজিক সম্পর্কের বৈশিষ্ট্যস্টক বিরোধের একটি রূপ; তার নিষ্পত্তি হয় সমাজবিপ্লবের মধ্য দিয়ে। বৈরম্পেক বিরোধগন্তি হল নিপীড়নকারী ও নিপীড়িতের, শোষক ও শোষিতের আপোসহীন স্বার্থের এক অভিব্যক্তি।

ভাবগত, আদশ (Ideal) — ১) চৈতন্যে প্রতিফালিত একটি বিষয়ের সন্তার ধরন (এই ক্ষেত্রে ভাবগতকে সাধারণত উপস্থিত করা হয় বস্তুগতর বৈপরীত্যে); ভাবগতকরণের প্রক্রিয়ার এক ফল; একটি বিমৃত বিষয় যা পরীক্ষায় লব্ধ হয় না (যেমন 'ভাবগত গ্যাস' বা 'বিন্দর্'); ২) একটা আদর্শের সঙ্গে মেলে এমন ব্রুটিহীন একটা কিছ।

ভাৰবাদ (Idealism, গ্ৰীক idea: রূপ বা মডেল থেকে) — যে সমস্ত দার্শনিক মতবাদে বলা হয় যে অধ্যাত্মা, চৈতন্য, চিন্তন, মানসিক হল মুখ্য আর বস্তু, প্রকৃতি, পদার্থগত হল গোণ ও বুংপত্তিলব্ধ। সত্তা ও চৈতন্যের মধ্যে, বস্তুগত ও আধ্যাত্মিকের <mark>ম</mark>ধ্যে সম্পর্ক — দর্শনের এই ব্রনিয়াদি প্রশ্নের উত্তরের ব্যাপারে ভাববাদ হল বস্তুবাদের বিপরীত। এই মতবাদ দেখা গিয়েছিল ২,৫০০ বছরেরও আগে, আর দর্শনে দুটি বিপরীত শিবিরের একটির পরিচায়ক হিসেবে 'ভাববাদ' কথাটি প্রথম দেখা দিয়েছিল ১৮শ শতাব্দীর গোড়ার দিকে। ভাববাদের প্রধান রূপ দুটি: বিষয়গত ও বিষয়ীগত। প্রথমোক্তির বক্তব্য এই যে মানবচৈতন্যের বাইরে ও তা থেকে স্বতন্ত্রভাবে এক চূড়ান্ত আধ্যাত্মিক নীতি বিরাজ করে, আর শেষোক্তটি বিষয়ীর চৈতন্যের বাইরে কোনো বাস্তবের অস্তিত্ব অস্বীকার করে, অথবা তাকে গণ্য করে তার ক্রিয়াকলাপের দ্বারা সম্প**্র্ণর্**পে নির্ধারিত একটা কিছ্ হিসেবে। চূড়াস্ত আধ্যাত্মিক নীতিকে কীভাবে ব্ৰুত বলা হয়, তদন, যায়ী ভাববাদের র প বহু, বিধ: এক সার্থিক ধীশক্তি (Panlogism বা সর্থযুক্তিবাদ) অথবা সার্বিক ইচ্ছাশত্তি (ইচ্ছাবাদ) হিসেবে, একটি আধ্যাত্মিক পদার্থ (ভাববাদী অদ্বৈতবাদ) অথবা বহু আধ্যাত্মিক উপাদান হিসেবে (নানাত্বাদ), এক যুক্তিসহ ও যুক্তিগতভাবে জ্ঞের নীতি হিসেবে (ভাববাদী যুক্তিবাদ), সংবেদনসমুহের বৈচিত্র্য হিসেবে (ভাববাদী অভিজ্ঞতাবাদ ও ইন্দ্রিরবাদ, প্রপঞ্চবাদ), কিংবা কোনো নিরম-শাসিত নর এমন এক অযৌক্তিক শক্তি হিসেবে, যা বৈজ্ঞানিক অবধারণার একটি বিষয় হতে পারে না (অ-যুক্তিবাদ)।

শীর্ষ স্থানীয় বিষয়মন্থ ভাববাদীদের মধ্যে পড়েন:
প্রাচীন দর্শনে প্লেটো, প্লেটিনাস ও প্রোক্রাস এবং
আধ্ননিককালে ভিল্হেল্ম লেইবনিংজ, ফ্রিডরিথ
ভিল্হেল্ম শিলিং ও গিয়র্গ ভিল্হেল্ম ফ্রিডরিথ
হেগেল। বিষয়ীমন্থ ভাববাদ সবচেয়ে স্পন্টভাবে
প্রকাশিত হয় জর্জ বার্কলে, ডেভিড হিউম ও জোহান
গটলিব ফিখ্টের (১৮শ শতাবদী) মতবাদে। আমাদের
যাধান্যশালী সেগালির মধ্যে আছে নব্য দ্ভেবাদ,
অস্তিম্বাদ, প্রপঞ্চবাদ ও নব্যটমবাদ। মার্কসবাদ-লেনিনবাদের দার্শনিক ভিত্তি হল দ্বান্দ্রক বস্তুবাদ, সর্বপ্রকার
ভাববাদের বিরাদ্ধে সংগ্রামে মার্কসবাদ-লেনিনবাদ
বিকশিত হয়েছে ও হছে।

ভাবাদশ — রাজনৈতিক, আইনগত, নীতিশাস্ত্রগত, ধর্মীয়, নান্দনিক ও দার্শনিক মত ও ধারণাতন্ত্র, যা বাস্তবের প্রতি মান্ব্রের মনোভাবের প্রকাশ ও ম্ল্যায়ন ঘটায়। শ্রেণীভিত্তিক সমাজগার্মালতে, ভাবাদর্শের একটা শ্রেণীচরিত্র থাকে, তা নিদিশ্টি শ্রেণীগ্নালির স্বার্থ প্রকাশ করে ও লক্ষ্য নির্ণার করে; তা বিশদীকৃত হয় প্রবিতাঁ চিন্তকদের সন্তিত উপকরণের ভিত্তিতে সেই শ্রেণীগ্নালির ভাবাদশ্যবিদদের দ্বারা। একটি ভাবাদশের চরিত্র — বৈজ্ঞানিক অথবা অবৈজ্ঞানিক, সত্য বা দ্রান্ত, অধ্যাসম্লক — সর্বদাই যুক্ত থাকে তার শ্রেণীগত উৎসের সঙ্গে: সামস্তত্তান্ত্রক, ব্রুজ্রোরা, পেটি-ব্রুজ্রোরা প্রলেতারীর; সমাজতান্ত্রক, মার্কস্বাদী; বিপ্লবী বা প্রতিক্রিয়াশীল, প্রগতিশীল বা রক্ষণশীল। তা আপেক্ষিকভাবে স্বাধীন এবং সমাজের উপরে এক সাক্রিয় প্রভাব বিস্তার করে তার বিকাশকে স্বরান্ত্রিত অথবা বিঘ্যাত করে। সত্যকার বৈজ্ঞানিক ভাবাদশ্রিকাদেশের শান্তিপূর্ণ সহাবস্থান বা 'ভাবাদশ্রিলোপের' ধারণাকে প্রত্যাখ্যান করে।

ভাষা — ১) স্বাভাবিক ভাষা, মানুষের ভাবের আদানপ্রদানের উপায়। ভাষা চিন্তা থেকে অবিচ্ছেদ্য, এবং তথ্য সণ্ডয় ও স্থানান্তরিত করার এক সামাজিক বাহন, মানুষের আচরণ নিরুদ্যণের অন্যতম উপায়। তা বাস্তব্যায়িত হয় ও বিদ্যমান থাকে বাচনে। গঠনকাঠামো, শব্দভান্ডার, প্রভৃতির দিক দিয়ে প্রথিবীর ভাষাগ্র্নালর পার্থক্য আছে, কিন্তু সব ভাষাই কতকগ্র্নাল অভিন্ন সমানুবর্তিতা দিয়ে, ভাষার এককগ্র্নালর এক প্রণালীবদ্ধ সংগঠন (যেমন সেগ্র্নালর মধ্যেকার প্রকৃতি-প্রত্যয় উদাহরণগত ও বাক্যগঠনবিধি

সংক্রান্ত সম্পর্ক), ইত্যাদি দিয়ে চিহ্নিত। কালক্রমে ভাষাগর্বাল পরিবর্তিত হয় ও কথিত ব্যবহার-বহিত্তি হয়ে যেতে পারে (মৃত ভাষা)। ভাষার বৈচিত্র্য (জাতীয় ভাষা, সাহিত্যিক ভাষা, উপভাষা, ইত্যাদি) সমাজের জীবনে বিভিন্ন ভূমিকা পালন করে; ২) যে কোনো সংকেতপ্রণালী, যেমন গাণিতিক ভাষা, অঙ্গভঙ্গির ভাষা, চলচ্চিত্রের ভাষা, ইত্যাদি; ৩) শৈলীর সমার্থক (একটি উপন্যাসের ভাষা, সংবাদপত্রের ভাষা)।

মতান্ধতা (Dogmatism) — অধিবিদ্যাগতভাবে একপেশে, ছকে-বাঁধা ও শিলীভূত চিন্তা, যা কাজ করে অন্ধ মতগৃলি নিয়ে। মতান্ধতার ভিত্তি হল কোনো কর্তৃত্বক্ষমতায় অন্ধ বিশ্বাস এবং অচল-সেকেলে প্রতিজ্ঞাগ্নলি সমর্থন, সাধারণত ধর্মীয় চিন্তায় চিহিত। শ্রমিক শ্রেণীর আন্দোলনে মতান্ধতার ফলে দেখা দেয় মার্কসবাদের বিকৃতিসাধন, দক্ষিণপন্থী ও 'বামপন্থী' স্ক্রিধাবাদ, সংকীর্ণতাবাদ ও রাজনৈতিক হঠকারিতা। মার্কসবাদ-লোননবাদ মতান্ধতার মোকাবিলা করে তত্ত্বের স্কৃতিশীল বিকাশ ও মূর্ত সত্যের দ্বান্ধিক নীতি দিয়ে।

মহাবিশ্ব (The Universe) — সমগ্র বিদ্যমান বস্তুজগৎ, কালে চিরস্তন, স্থানে অসীম এবং বস্তু-কর্তৃক তার বিকাশের ধারায় পরিগৃহীত র্পগ্নলিতে অস্তহীনভাবে বিচিত্র। জ্যোতিবিদ্যা যে মহাবিশ্বের অধ্যয়ন করে, তা হল বস্তুজগতের একটি অংশ,

আধ্বনিক জ্যোতিবিদ্যাগত সরঞ্জামাদি দিয়ে বার অন্বসন্ধান করা যায় (মহাবিশ্বের সেই অংশটিকে প্রায়শই, অভিহিত করা হয় মেটাগ্যালাক্সি বা অধি-ছায়াপথ বলে)।

মানদণ্ড (Criterion) — একটি প্রলক্ষণ বা বৈশিষ্ট্য যার ভিত্তিতে কোনো কিছুর মুল্যায়ন, সংজ্ঞার্থনির্ণয় যা শ্রেণীবদ্ধকরণ হয়; বিচারের মান।

মার্ক সবাদ-লোননবাদ — শ্রামক শ্রেণীর বৈজ্ঞানিক ভাবাদর্শ, দার্শনিক, অর্থনৈতিক ও সামাজিক-রাজনৈতিক অভিমতের এক অখণ্ড ও বিকাশশীল মততন্ত্র। প্রকৃতি, সমাজ ও চিন্তার বিকাশের বিশ্বজ্ঞনীন নির্মগর্মলি, সামাজিক উৎপাদন বিকাশের নির্মগর্মলি সম্পর্কে এক বিজ্ঞান হিসেবে, সামাজিক ও জ্ঞাতিগত নিপীড়নের বিরুদ্ধে প্রলেতারিয়েত ও অন্য সমস্ত শ্রমজীবী জনগণের মর্মুক্ত সংগ্রাম, সমাজতান্ত্রিক বিপ্লব, সমাজতান্ত্রিক কমিউনিস্ট নির্মাণকর্মের নির্মগর্মলি সম্পর্কে এক বিজ্ঞান হিসেবে মার্ক সবাদেলেনিনবাদ হল অবধারণার এবং সমাজের নতুন ও উচ্চতর রুপগ্র্মলি বৈপ্লবিকভাবে প্রতিষ্ঠা করার পদ্ধতিতত্ত্বগত ভিত্তি।

মার্ক সবাদ-লোননবাদের পতাকাতলে যে সমস্ত রুপান্তর ঘটেছে সেগর্নাল আজকের দিনের প্রথিবীর আম্ল পরিবর্তন ঘটিয়েছে। অক্টোবর সমাজতান্ত্রিক মহাবিপ্লব, সোভিয়েত ইউনিয়নে এক সমাজতান্ত্রিক

23—849

সমাজ নির্মাণ, সমাজতান্ত্রিক সম্প্রদায় গঠন ও তার বিকাশ, সামাজিক ও জাতীয় মুক্তি সংগ্রাম, এবং প্রুরনো সমাজব্যবস্থার বিরুদ্ধে শ্রামক শ্রেণী ও অন্যান্য শ্রমজীবী জনগণের অজিত বিজয়গ্র্বালর সঙ্গে তা সম্পর্কিত। মার্কসবাদ-লোনিনবাদ মানবজাতির বিকাশের উপরে ক্রমবর্ধমান প্রভাব বিস্তার করে।

মথান্দ্রয়া (Interaction) — একটি দার্শনিক ম্ল প্রত্যয়, বিষয়সমূহ একটি আরেকটির উপরে যেভাবে ক্রিয়া করে সেই প্রক্রিয়া, সেগর্নলর পারস্পরিক নির্ভরশীলতা ও আরেকটির দ্বারা একটি বিষয়ের জননকে প্রতিফলিত করে। মিথান্ট্রয়া হল গতি ও বিকাশের এক বিষয়গত ও সার্বিক র্প, তা যে কোনো বস্থুগত ব্যবস্থাপ্রণালীর অস্তিত্ব ও গঠনকাঠামোগত সংগঠন নির্ধারণ করে।

মৃত (concrete) — একটি দার্শনিক মৃল প্রতার,
তাতে বহুনিধ সমস্ত সংযোগ ও সম্পর্কসহ একটি বস্তুর
ঐক্য ও অখন্ডতা প্রকাশ করা হয়। দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদে,
কথাটি ব্যবহৃত হয় দুই অর্থে: একটি সাক্ষাৎ
অভিজ্ঞতালন্ধ সমগ্র হিসেবে এবং বৈজ্ঞানিক
সংজ্ঞার্থগর্হালর এক প্রণালন্তিকা হিসেবে, যা বস্থুনিচয়ের
সারগত সংযোগ ও সম্পর্ক ব্যাপারসম্ভের বিকাশে
সমান্বতিতা ও প্রবণতাগর্হাল প্রকাশ করে। মৃত হল
বিম্তের বিপরীত; তত্ত্বগত অবধারণা হল বিম্তে
থেকে মৃততি আরোহণ।

ij

ম্ল প্রত্যয় (category, গ্রীক katēgoria: নিশ্চিত উজ্জিকরণ থেকে) — সবচেয়ে সামান্য ও ব্নিন্মাদি প্রতায়সম্হ, যাতে বাস্তবের ব্যাপার ও অবধারণার সারগত ও সাবিক গ্ল-থর্ম ও সম্পর্কগ্রিল প্রতিফলিত হয়। ম্ল প্রতায়গ্রনি অবধারণার সামাজিক কর্মপ্রয়োগের সত্যকার বিকাশের সামান্যীকরণের ফল। ঘান্দ্রিক বস্থুবাদের প্রধান প্রধান ম্ল প্রতায়ের অন্তর্ভুক্ত হল বস্থু, গতি, স্থান ও কাল, গ্লণ ও পরিমাণ, বিরোধ, কার্য-কারণ সম্বন্ধ, আবিশ্যকতা ও আপতিকতা, আধেয় ও আধার, সম্ভাবনা ও বাস্তব, অন্তঃসার ও বাহ্যিক র্প, ইত্যাদি। বিষয়গত বাস্তব ও বৈজ্ঞানিক জ্ঞানের বিকাশের সঙ্গে সাক্ষে হচ্ছে।

বেরামান ক্যাথালকবাদ — খ্রান্টথর্মের অন্যতম প্রধান শাখা। ইতালি, স্পেন, পোর্তুগাল, ফ্রান্স, বেলজিয়ম, অস্ট্রিয়া ও লাতিন আমেরিকায় প্রধান ধর্ম। সমাজতান্ত্রিক দেশগর্নলিতে রোমান ক্যাথালকদের প্রাধান্য আছে পোলান্ড, হাঙ্গেরি, চেকোস্লোভাকিয়া ও কিউবায়। সোভিয়েত ইউনিয়নে রোমান ক্যাথালকরা আছে বলটিক প্রজাতন্ত্রগর্নলিতে (অধিকাংশই লিথ্রানিয়ায়), বেলোর্নুশয়ার পাশ্চম অণ্ডলে ও ইউল্লেনে। ১০৫৪ থেকে ১২০৪, এই কালপর্বে খ্রীন্টীয় চার্চ রোমান ক্যাথালক ও অর্থডেক্স চার্চে বিভক্ত হয় ও ১৬শ শতাব্দীতে, প্রোটেস্ট্যান্টবাদ রোমান ক্যাথালক ধর্ম থেকে পৃথক হয়ে য়য়। রোমান ক্যাথালক চার্চ

23\*

কঠোরভাবে কেন্দ্রীভূত ও সোপার্নবিন্যস্ত; তার রাজতান্ত্রিক কেন্দ্র হল পোপ পদ, রোমের পোপ তার সার্বভৌম অধীশ্বর ও ভার্টিকান পোপ পদের সদরদপ্তর। তার ধর্মাতের উৎস হল ধর্মাশাস্ক্রসমূহ ও খ্রীন্টীয় ঐতিহ্য। রোমান ক্যার্থালকদের বৈশিন্টাসমূহ হল (মুখ্যত, অর্থজিক্সর তুলনায়) খ্রীষ্টীয় ধর্মমতে 'ফিলিওকভে' বা ঈশ্বরপাত্তের ধারণা সংযোজন (ট্রিনিটি বা রয়ী: পিতা পত্র ও পবির আত্মা, ঈশ্বরের এই তিন র্প সংক্রান্ত ধর্মমত); কুমারী মেরী মাতা কর্তৃক মান,্বের আদিমতম পাপ ছাড়াই গর্ভসণ্ডার ও তাঁর স্বর্গারোহণ, পোপের অদ্রান্ততা সংক্রান্ত মত: যাজক সম্প্রদায় ও অযাজকীয় জনসাধারণের মধ্যে প্রচণ্ড প্রভেদ; এবং চিরকোমার্য। দ্বিতীয় বিশ্বযুদ্ধের পর প্রিথবীতে শাক্তির ভারসাম্যে পরিবর্তন ও বৈজ্ঞানিক প্রগতির ফলে রোমান ক্যার্থালকবাদ সমেত ধর্মের এক সংকট দেখা দেয়। ১৯৬০-এর দশকের পর থেকে রোমান ক্যার্থালক চার্চ তার ধর্মমতগর্নাকে, উপাসনা সংক্রান্ত আচারপ্রথা, সংগঠন ও কর্মনীতিকে আধ্রনিক করে সেই সংকট কাটিয়ে উঠতে চেণ্টা করছে।

লাফ, উল্লম্ফন — বিকাশে এক আম্ল অগ্রগমন, পরিমাণগত পরিবর্তনসম্ভের ফলে একটি বিষয় বা ব্যাপারের গর্ণগত র্পান্তর। দ্বটি মোটাম্বটি নির্দিষ্ট ধরনের লাফ আছে: আকস্মিক (যেমন কোনো কোনো প্রাথমিক কণিকার অন্যান্য কণিকায় র্পান্তর) ও ক্রমান্বিত (যেমন উদ্ভিদ ও প্রাণীর প্রজাতিতে গর্ণগত

পরিবর্তন)। সামাজিক জীবনে, প্রথম ধরনের লাফ হল বৈরভাবাপন্ন গঠনর পার্নালর বিশিষ্ট লক্ষণস্কেক (সামাজিক সংক্ষোভ, বিপ্লব); এবং দ্বিতীয় ধরনের লাফ হল সমাজতন্ত্রের বিশিষ্ট লক্ষণস্কেক, ষেখানে সমাজে গ্রণগত পরিবর্তনগর্নি সামাজিক স্বার্থের ঐক্যহেতু ক্রমান্বিত।

শর্ত (Condition) — যার উপরে অন্য কোনো
কিছ্ম নির্ভার করে; এক প্রস্ত বিষয়ের (বস্তুনিচয়,
সেগর্মার দশা বা মিথান্দ্রিয়া) সারগত অঙ্গীয় উপাদান,
যার সঙ্গে একটি নির্দিণ্ট ব্যাপারের অস্তিম্ব
আবিশ্যিকভাবেই জড়িত।

সংবেদন — ইন্দিরগর্নালর উপরে অভিজ্ঞতা ও মাস্তব্দের উত্তেজনের ফলস্বর্প বিষয়গত বাস্তবের গর্ণ-ধর্মাগর্নালর এক প্রতিফলন; মান্ব্যের প্রথিবী-অবধারণার যাত্রাবিন্দ্র। সংবেদনগর্বাল সপশান্বভূতিগত, দ্যিসংক্রান্ত, প্রবণগত, দ্লাণ সংক্রান্ত, স্পন্দন সংক্রান্ত, প্রভৃতি হতে পারে। বিভিন্ন সংবেদনের গর্ণগত স্ন্নিদিশ্টতাসমূহ সেগর্নালর প্রকারাত্মকতার মাত্রা বলে পরিচিত।

সংযোগ (Connection) — স্থানে ও কালে পৃথকীকৃত ব্যাপারসম্থের এক পরস্পরনির্ভরশীলতা। সংযোগগর্মল শ্রেণীবদ্ধ করা হয় বস্তুর গতির র্পে দিয়ে, নির্ধারকতার র্পে দিয়ে (সরল, সম্ভাব্যতা ও

পরদপরসম্পর্কণত), শক্তি দিয়ে (কঠোর অথবা স্ক্রা কণিকাকার), ফল দিয়ে (জনন, র্পান্তর), কর্মফলের গতিমাখ দিয়ে (সরাসরি অথবা বিপরীত), নির্ধারিত প্রক্রিয়ার ধরন দিয়ে (কার্মিক, বিকাশগত, নিয়ন্ত্রণ), বিষয়ের আধেয় দিয়ে (যা পদার্থ, শক্তি বা তথোর এক শ্থানান্তর নিশ্চিত করে।)

সংশ্লেষণ (Synthesis, গ্রীক syntithenai: একর করা থেকে) — বিভিন্ন উপাদানকে মানসিকভাবে ও বাস্তবে মিলিত করে এক সমগ্রে (প্রণালীতন্ত্র) পরিণত করা; সংশ্লেষণ বিশ্লেষণ (বিভিন্ন উপাদানে ব্যবচ্ছেদ) থেকে অবিচ্ছেদ্য।

সজীব জড়বাদ (Hylozoism, গ্রীক hyle, জড়বস্থু ও zoe, জীবন থেকে) — সমস্ত জড়পদার্থ সজীব, এই দার্শনিক মতবাদ। গোড়ার দিকের গ্রীক দর্শনের (আইওনীয় ধারা, এন্দেপডেক্লস), কিছন্টা পরিমাণে স্টোয়িকবাদের, রেনেসাঁসের সময়কার প্রাকৃতিক দর্শনের (বের্নাদিনো তেলেসিও, জোদানো রন্নো পারাসেলসাস), দেনিস দিদেরো সহ ১৮শ শতাব্দীর কয়েকজন ফরাসী বস্তুবাদীর, ফ্রিডরিখ শিলিংয়ের প্রাকৃতিক দার্শনিক ধারা, প্রভৃতির এটাই ছিল বৈশিন্টা।

সত্তা (Being) — একটি দার্শনিক মূল প্রত্যর, যার দ্বারা মানবচৈতন্য-নিরপেক্ষভাবে বিষয়গত জগৎ, বস্তু ও প্রকৃতির অস্তিত্ব বোঝায় এবং সমাজে বোঝায় বস্থুগত জীবনের প্রক্রিয়া। সত্তা ও চৈতনার পরসপরসম্পর্ক দর্শানের ব্রনিয়াদি প্রশ্ন।

সন্তাতত্ত্ব (ontology, গ্রাক onto: সন্তা, অস্তিত্ব ও logos: শব্দ থেকে) — সন্তার দার্শনিক তত্ত্ব (জ্ঞানতত্ত্বের প্রতিতুলনার), তার বিবেচ্য হল সন্তার সাবিক ও মূল নীতিসমূহ; তার গঠনকাঠামো ও নীতিগ্রনিল)। ১৯শ শতাব্দী অর্বাধ, সন্তাতত্ত্বের ভিত্তি ছিল বস্থুনিচয়ের অভ্যন্তরস্থ অন্তঃসার সম্বন্ধে আধিবিদ্যুক ধ্যানধারণা, এবং তা ছিল দ্রেকলপী চারত্বের। সন্তাতত্ত্বের সেই উপলান্ধিকে মার্কস্বাদ কাটিয়ে উঠেছিল এবং সন্তাতত্ত্ব, জ্ঞানতত্ত্ব ও যুক্তিবিদ্যার আর্বাশ্যক সংযোগ ও ঐক্য প্রদর্শনি কর্মেছিল।

সত্য — অবধারণাকারী বিষয়ীর দারা বাস্তবের বিষয় ও ব্যাপার সম্বের এক যথোপয্ত প্রতিফলন; সেগর্নল বাইরে ও মানবচৈতন্য-নিরপেক্ষভাবে যেভাবে বিদ্যমান, বিষয়ী সেগর্মলিকে সেইভাবেই প্ননর্পস্থাপিত করে; মানবজ্ঞানের বিষয়গত অন্তর্বস্থু। বিষয়গত সত্য হল সেই সত্য যার আধেয় মান্য বা মানবজ্ঞাতির উপরে নির্ভর করে না (মান্যের মানসিক ক্রিয়াকলাপের ফলে সত্য আধেয়তে বিষয়গত, কিন্তু আধারে বিষয়ীগত); আপেক্ষিক সত্য হল সেই সত্য যা একটি বিষয়কে প্রতিফলিত করে শ্ব্র আংশিকভাবে, ঐতিহাসিকভাবে নির্দিষ্ট সীমার মধ্যে; অনাপেক্ষিক সত্য হল সেই সত্য যা অবধারণার বিষয়টিকে

সম্প্রণভাবে বিশদ করে, তা হল বাস্তবের কোনো কোনো দিক সম্বন্ধে চ্ড়ান্ত জ্ঞান। যেকোনো আপেক্ষিক সত্যের মধ্যেই থাকে অনাপেক্ষিক জ্ঞানের একটি উপাদান। সত্য হল আপেক্ষিক সত্যান্ত্রীলর এক যোগফল। মুর্ত সত্য হল সেই সত্য যা বিষয়টির কোনো কোনো সারগত উপাদান প্রকাশ করে তার বিকাশের মুর্ত অবস্থান্ত্রির দিকে দৃণ্টি রেথে (কোনো বিমৃত্ত সত্য নেই, সত্য সর্বদাই মৃত্ত)। কর্মপ্ররোগ হল সত্যের মানদণ্ড।

সভ্যের মানদণ্ড — জ্ঞানের সত্যতা স্থির করার ও দ্রাস্তি থেকে সত্যকে পৃথক করে বোঝার এক পদ্ধতি। দ্বান্দ্রিক বস্তুবাদ ধরে নেয় যে কর্মপ্রয়োগই বিষয়গত প্রথিবীর সঙ্গে মান্ধ্রের একমাত্র প্রত্যক্ষ সংযোগ এবং সেটাই অবধারণা ও সত্যের মানদণ্ডের একমাত্র ভিত্তি।

সর্বপ্রাণবাদ (Animism, লাতিন anima: শ্বসন, আত্মা থেকে) — আত্মা ও অধ্যাত্মার অস্তিত্বে বিশ্বাস, যে কোনো ধর্মের একটি আর্বাশ্যক উপাদান।

সারগ্রাহিতা (Eclecticism, বা eclectics, গ্রীক eklegein: বাছাই করা থেকে) — বহু, বিধ ও প্রায়শই বিপরীত সব নীতি, অভিমত তত্ত্ব, শৈলিপক উপাদান, প্রভৃতির এক বান্ত্রিক মিলন; স্থাপত্যে ও কলাশিলেপ নানাধর্মী শৈলীর মিলন অথবা গুন্গতভাবে পৃথক

অর্থ ও উদেশ্যবিশিষ্ট ইমারত বা হস্তশিল্পের ডিজাইনিংয়ে যথেচ্ছভাবে শৈলী নির্বাচন (যেমন ১৯শ শতাব্দীর স্থাপত্য ও কলাশিলেপ ঐতিহাসিক শৈলীর ব্যবহার)।

সারপদার্থ (Substance, লাতিন substantia: অন্তঃসার, তলায় অবাস্থিত থেকে) — ১) বিষয়্ণত বাস্তব; গতির সমস্ত র্পের ঐক্যে বস্তু; যা আপেক্ষিকভাবে স্থিতিশীল; যা স্বকীয়ভাবে বিদ্যমান ও অন্য কিছ্রর উপরে নির্ভর করে না; ২) বিরামরত জড়িপিন্ডবিশিষ্ট (পরয়াণ্র, অণ্র ও সেগ্রলির সন্মিলন) স্বতন্ত্র (এককভাবে প্থক) উপাদানসমূহ নিয়ে গঠিত এক ধরনের বস্তু।

স্ভিশীল কিয়াকলাপ — যে ক্রিয়াকলাপ গ্রণগতভাবে নতুন কিছ্ব জন্ম দেয়, এবং সামাজিক ঐতিহাসিক দিক দিয়ে যা মোলিক ও অনন্য। এটি বিশেষভাবেই মানবিক ক্রিয়াকলাপ, কেননা স্ভিদীল ক্রিয়াকলাপের প্রয়োজন হিসেবে একজন স্রভ্যা তাতে প্র্নিন্মিত; প্রকৃতিতে বিকাশ আছে কিন্তু স্ভিশীলতা নেই।

স্থান ও কাল (Space and time) বস্তুর অস্তিম্বের সাবিক র্প। স্থান হল বস্তুগত বিষয় ও প্রক্রিয়াসম্হের অস্তিম্বের র্প, বস্তুগত ব্যাবস্থাপ্রণালীগর্নির গঠনকাঠামো ও বিস্তৃতির বৈশিষ্ট্য নির্ণয় করে; কাল হল ব্যাপারসম্হের পারম্পর্যের ও বস্তুর দশাগ্রালির একটি রুপ, সেগর্নালর স্থায়িত্বকালের বৈশিন্ট্যানর্ণার করে। স্থান ও কাল বিষয়গত, বস্তু থেকে অবিচ্ছেদ্য, তার গতির সঙ্গে ও পরস্পরের সঙ্গে ঘনিষ্ঠভাবে সংযুক্ত, এবং পরিমাণগত ও গ্রণগত দিক দিয়ে অসীম। কালের সার্বিক গ্রণ-ধর্মগর্নাল হল স্থায়িত্বকাল, অ-প্রনংসংঘটনশীলতা ও অপরিবর্তনীয়তা, এবং স্থানের সার্বিক গ্রণ-ধর্মগর্নাল হল ধারাবাহিকতা ও ছেদের বিস্তাতি ও ঐক্য।

স্থ্ন বস্থুবাদ (Vulgar materialism) — ১৯শ শতাবদীর মধ্যভাগের ব্রজোয়া দর্শনে একটি মতধারা, বার প্রতিনিধিরা (কার্ল ফগ্ট, ল্বডভিগ ব্যথনের, জাকব মলেশট) প্থিবী সম্বন্ধে বস্তুবাদী অভিমতের সরলীকরণ ঘটিয়ে এক চরম পর্যায়ে নিয়েগিগয়েছিলেন, চৈতন্যের স্বনিদিশ্টিতাগর্বলি অস্বীকার করেছিলেন এবং তাকে বস্তুর সঙ্গে একাজ্ম করেছিলেন ('মস্তিষ্ক চিন্তা নিঃসরণ করে ঠিক যেমন যক্তং নিঃসরণ করে পাচকরস')। এঙ্গেলস 'Anti-Dühring' রচনায় স্থ্লে বস্তুবাদের সমালোচনা করেছেন।

শ্বতঃশ্বত্ বস্থুবাদ (Spontaneous materialism) — প্রাকৃতিক বিজ্ঞানে বস্থুবাদ, একটি ঐতিহাসিক-দার্শনিক ধারণা, যা বোঝায় এক 'সহজ্ব প্রবৃত্তিগত ... দার্শনিকভাবে অচেতন মতপ্রতায়, বাহ্যিক জগতের বিষয়গত বাস্তব সম্বন্ধে বিজ্ঞানীদের

ব্যাপকতম সংখ্যাগরিষ্ঠ অংশ যা পোষণ করে' (লোনন)।
স্বতঃস্ফ্ত্রতি বস্তুবাদ একপেশে, অধিযন্তবাদী বস্তুবাদের
কাঠামোর বাইরে যায় না। সেই সঙ্গে, এই বস্তুবাদ এমন
বহু, শীর্ষস্থানীয় প্রাকৃতিক বিজ্ঞানীর দার্শনিক
অভিমতের বৈশিষ্ট্য, যাঁদের আবিষ্কারগর্মীল দ্বান্দ্রিক
পদ্ধতিতত্ত্বকে সমৃদ্ধ করেছে।

## প্রগতি প্রকাশন

#### প্রকাশিত

জ. বেরবেশকিনা, ল. ইয়াকভলেডা, দ. জেরকিন।
ঐতিহাসিক বস্তুবাদ কী? ('সামাজিক-রাজনৈতিক
জ্ঞানের অ-আ-ক-খ' গ্রন্থমালা)

আলোচ্য বইটির উদ্দেশ্য জনবোধ্য আকারে ইতিহাসের বস্তুবাদী ধারণারর সারকথাকে পেশ করা, ঐতিহাসিক বস্তুবাদের মূল বর্গসমূহ ও নিয়মাবলীর স্বর্প উন্মোচন এবং রোজকার বৈপ্লবিক ক্রিয়াকলাপের জন্য ঐতিহাসিক বস্তুবাদের নানা অবস্থানের তাৎপর্যের প্রতি জ্যোর দেওয়া।

ঐতিহাসিক বস্তুবাদের বর্নিয়াদী অবস্থানগর্বলর সঙ্গে পরিচিত হতে ইচ্ছন্ক পাঠকদের জন্যই বইটি লেখা হয়েছে।

#### প্রগতি প্রকাশন

### প্রকাশিতব্য

কিরিলেণ্কো গ., করশ্বনভা ল.। ব্যক্তিত্ব কী। (সামাজিক-রাজনৈতিক জানের অ-আ-ক-খ)।

মান্বের নিয়তি ও মর্মবস্তু কী?
সমাজের সঙ্গে মান্বের সম্পর্কের ব্যাপারটি অতীতে
কীভাবে আলোচিত হয়েছে ও আজ কীভাবে দেখা
হচ্ছে?

ব্যান্টর ত্রিয়াকলাপের চারিত্র্য কী?
মান্ব্যের অন্তর্জাণ বলতে কী বোঝায়?
বিভিন্ন ধরনের বিশ্ববীক্ষা কীভাবে স্থাপিত হয়?
ব্যক্তির বৈষয়িক ও আত্মিক চাহিদা বলতে কীবোঝায়?

এই প্রশ্নগ্নলির উত্তর আপনারা পেতে পারবেন এই বইয়ে।

## প্রগতি প্রকাশন

#### প্রকাশিতব্য

সমাজবিদ্যার পাঠ-সঙ্কলন। (সামাজিক-রাজনৈতিক জ্ঞানের অ-আ-ক-খ গ্রন্থমালা)

কার্ল মার্কস, ফ্রিডরিখ এঙ্গেলস ও ভ. ই. লোননের মোলিক প্রবন্ধাবলীর এই সঙ্কলনে মার্কসবাদী-লোননবাদী তত্ত্বের তিনটি উপাদান — বন্থুবাদী দশর্ন, রাজনৈতিক অর্থশাস্ত্র ও বৈজ্ঞানিক সমাজতন্ত্র এবং এইসঙ্গে সোভিয়েত ইউনিয়নের কমিউনিস্ট পার্টি ও সোভিয়েত রাজ্থের দলিলপত্র অন্তর্ভুক্ত।

বইটি উন্নয়নশীল দেশের ব্যাপক পাঠকসাধারণের উপযোগী।

#### পাঠকদের প্রতি

বইটির বিষয়বস্থু, অনুবাদ ও অঙ্গসম্জার বিষয়ে
আপনাদের মতামত পেলে প্রকাশালয় বাধিত হবে।
অন্যান্য পরামশ ও সাদরে গ্রহণীয়।
আমাদের ঠিকানা:
প্রগতি প্রকাশন
১৭, জনুবোভিন্ফি ব্লভার,
মন্দেন, সোভিয়েত ইউনিয়ন

Progress Publishers 17, Zubovsky Boulevard, Moscow, Soviet Union 31.St July 1997

# সামাজিক-রাজনৈতিক জানের

# OCIFIC

#### গ্রন্থমালায় আছে এই বিষয়ে বইগালি:

সমাজবিদ্যার পাঠ-সঙ্কলন মাক সবাদ-লেনিনবাদ অর্থশাস্ত্র কী দশ্ন কী বৈজ্ঞানিক কমিউনিজয় দ্বান্দ্বিক বস্তুবাদ কী ঐতিহাসিক বস্তুবাদ কী? পুঃজিতন্ত্র কী সমাজতদের কী বোঝায় ক্মিউনিজ্ম কী শ্ৰম কী উদ্ত-মূল্য কী সম্পত্তি-মালিকানা কী শ্রেণী ও শ্রেণী-সংগ্রাম কী বিপ্লব কী উত্তরণ পর্ব কী ট্রেড ইউনিয়ন কী বিজ্ঞান ও প্রয়ক্তি বিপ্লব কী ব্যক্তিত্ব কী সমাজবিদ্যার সংক্ষিপ্ত শব্দকোষ